
 

 1532 

ESCOLHAS E AFINIDADES: PRIMITIVISMO E GLOBALIZAÇÃO COMO 
DISCURSOS ESTRATÉGICOS 

 
 

Vera Beatriz Siqueira – UERJ 
 
 
RESUMO 
 
A presente comunicação pretender refletir sobre os critérios de ajuizamento estético e 
institucionalização da arte brasileira, refletindo sobre o quanto o discurso contemporâneo 
reedita antigos problemas e preconceitos. Buscarei refletir sobre a relação histórica e crítica 
entre temas como o primitivismo e o multiculturalismo ou pós-colonialismo, partindo do caso 
da incorporação de uma fotografia da obra de Lasar Segall em exposição na Alemanha da 
década de 1920 no catálogo da Celebre mostra “Primitivism in the 20th Century Art”, 
realizada no MoMA em 1984. 
 
Palavras-chave: Lasar Segall, primitivismo, globalização 
 
 
ABSTRACT 
 
This article intends to reflect on the criteria of aesthetic judgement and institutionalization of 
Brazilian art, reflecting on how the contemporary discourse replays old problems and 
prejudices. I Will seek to reflect on the historical and critical relationship between issues such 
as primitivism and multiculturalism or post-colonialism, analysing the case of the use of a 
photograph of the work of Lasar Segall in an exhibition in Germany in the 1920's in the 
catalogue of the exhibit "Primitivism in the 20th Century Art", held at MoMA in 1984. 
 
Keywords: Lasar Segall, primitivism, globalization 
 
 
 
Vou tentar, nesse breve artigo, levantar algumas questões relevantes para o 

recorrente debate contemporâneo sobre arte globalizada e contribuições locais, que 

tem sido nos últimos tempos uma das fontes privilegiadas de ajuizamento estético. 

Partirei de uma fotografia, publicada no célebre catálogo da mostra organizada por 

William Rubin no MoMA, Nova York, em 1984, chamada “Primitivism in the 20th 

Century Art”. Nela aparecem obras de artistas expressionistas alemães junto a 

esculturas africanas, reunidas, segundo o modelo comum na época, no Folkwang 

Museum, de Hagen, entre 1920 e 1921. Ao centro, vemos uma tela de Lasar Segall 

(artista lituano que vem definitivamente para o Brasil alguns anos depois dessa 

exposição e que havia feito uma mostra individual neste mesmo museu em 1920). 

Trata-se da obra Viúva (1919, óleo/tela), de paradeiro desconhecido.  



 

 1533 

À sua direita, vemos a pintura de Emil Nolde Natureza morta de máscaras I (1911, 

óleo/tela), em que uma dessas máscaras é inspirada diretamente em cabeça-troféu 

de índios brasileiros (pertencente ao acervo do Museum für Volverkunde de Berlim). 

No mesmo catálogo do MoMA, como ilustrações do texto de Donald Gordon sobre a 

relação entre Expressionismo germânico e primitivismo, aparece uma foto desta 

máscara em particular, ao lado do desenho que Nolde faz a partir dela e a própria 

tela ampliada. O autor do texto destaca a seriedade dos estudos de Nolde sobre a 

arte tribal e mostra como esta tela reúne máscaras inspiradas na arte da América 

Latina, da Oceania (imagem colocada à frente de canoa das ilhas Solomom, cujo 

exemplar Nolde copia no mesmo museu berlinense), da Europa (máscaras 

carnavalescas) e da África (máscara no canto superior direito, inspirada livremente 

no tipo de máscaras feitas pela tribo Ijo, da Nigéria, que já haviam aparecido em 

outras obras do artista alemão). 

Como era de se esperar, o autor conclui que, ainda que possamos detectar a fonte 

de suas imagens, Nolde não apresentava um interesse especificamente etnográfico. 

Usava essa inspiração “primitiva” como fonte para a produção de obras de forte 

conteúdo emocional e carga dramática. O exótico ou estranho funcionava como 

forma de romper com as normas eruditas, além de valorizar as pulsões primitivas, 

originárias do gesto expressivo. Sintomaticamente, o autor deixa de lado o fato de, 

ao escolher aquela máscara indígena em particular e trazê-la para o centro das 

questões artísticas da vanguarda européia, Nolde estar cumprindo um papel cultural 

preciso: criar um valor especial para aquele objeto, através do estabelecimento de 

uma semelhança entre ele e os problemas artísticos avançados (no caso, a questão 

da expressividade, da primitividade do gesto criativo, essencial para os 

expressionistas germânicos).  

Na década de 1980, momento de realização da mostra e da edição do catálogo de 

Rubin, esse procedimento de buscar uma semelhança entre a arte chamada 

“primitiva” e a arte vanguardista parece pertencer a uma discussão mais ampla que 

visa conceituar a própria idéia de “arte ocidental” (“Western Art”), que substituíra a 

idéia de arte européia a partir da segunda grande guerra, devido especialmente à 

nova participação dos artistas norte-americanos. Assim, reivindicava para a 

modernidade artística um papel central na condução de um novo conceito de arte 

internacional, universalmente válido, a partir da incorporação de variadas matrizes 



 

 1534 

culturais – no caso, a visada moderna sobre a arte tribal das Américas, Oceania e 

África se combina com a participação cultural americana nessa internacionalização 

da arte.  

Curiosamente, essa nova percepção da universalidade da arte deve muito ao debate 

surgido na Alemanha dos anos 20, sobretudo a partir da idéia de “arte degenerada” 

divulgada pelo nacional-socialismo, ao qual se liga historicamente a fotografia da 

exposição em Hagen. Como lembra Hans Belting, a recusa nazista da arte moderna 

acaba transformando-a e à sua crítica em heroínas da cultura internacional, cujas 

vozes são pronunciadas em seu exílio norte-americano. Assim, a recuperação 

americana do chamado “primitivismo” moderno, incluindo o de Nolde, sugere essa 

formulação conceitual complexa: o conceito de arte ocidental completa a 

modernidade européia, transformando-a, ao mesmo tempo, numa tradição a ser 

restaurada e numa qualidade abstrata e intangível a ser realizada, agora, pelos 

americanos.  

No quadro cultural dos Estados Unidos, esse debate integra as intermináveis 

discussões entre os artistas norte-americanos e a vanguarda européia ali refugiada 

durante a guerra. O interesse pelas tradições culturais tribais também acaba se 

dividindo: por um lado, os artistas e críticos de linhagem européia, que valorizavam o 

Expressionismo, a Abstração Geométrica e o Surrealismo, e o diálogo desses 

movimentos com a arte chamada de “primitiva”, entre eles William Rubin ou Adolph 

Gottlieb, com sua coleção de arte africana (apresentada em 1989 no Museu do 

Brooklin, na mostra “Image and Reflection”); do outro, artistas americanos que 

apelavam para a arte nativa, indígena e pré-colombiana, como forma de reagir às 

imposições da cultura européia. Entre esses pólos, surgem figuras como Barnett 

Newman, que em 1947, ao nomear a sua pintura de “imagem ideográfica”, pensa-a 

como sucessora da arte nativa americana, não para defender uma arte nacional 

contra a européia, mas sim para afirmar a presença norte-americana na condução 

de uma arte internacional: a arte nativa funcionava como mote para a recusa de 

nacionalismos e para a aceitação dos valores culturais num contexto globalizado.  

No ambiente cultural brasileiro, no qual vem situar-se Segall, essa discussão tem 

outro caminho, radicalmente diverso. Quando chega definitivamente ao país em 

1923/24, os debates sobre modernidade artística praticamente resumiam-se às 



 

 1535 

esparsas discussões entre defensores da modernidade e da tradição, atiçadas pelo 

movimento paulista de 1922, com presença mais forte no campo literário do que 

visual. Será difícil, nesse contexto, no qual se opunha de forma quase anedótica o 

novo e o antigo, lidar com a espessura cultural da arte de Segall. E será igualmente 

complicado para o artista lidar com essas questões culturais brasileiras, assim como 

havia mantido certa reserva para com o interesse expressionista pela arte tribal.  

No catálogo da mostra americana, o autor não dedica atenção especial à obra de 

Segall que, entretanto, parece ter interessado ao fotógrafo da instalação em Hagen, 

centralizando a imagem. É claro que o fato de ter saído da Europa e se refugiado no 

Brasil pode ter sido um fator para essa desatenção. Mas antes de tudo, sua obra 

não poderia ter gerado o tipo de decodificação de fontes culturais como a de Nolde. 

As cabeças de Segall, ainda que se relacionem de forma ampla à idéia de máscara, 

não comportam qualquer referência cultural direta ao primitivo; tratam da dor da 

morte e não possuem qualquer interesse etnográfico. Cada uma delas "exerce a 

cultura de sua humanidade", para usar palavras do crítico Ronaldo Brito. Assim, 

justamente por pressuporem uma espécie de humanidade universal, teriam pouco a 

acrescentar àquele discurso sobre a arte ocidental e sua relação com as tradições 

culturais exóticas.  

O tema da viúva com filhos pequenos era especialmente caro aos expressionistas 

germânicos, e à Segall em particular, devido à carga dramática que possuía e sua 

relação empática com o sofrimento e a superação diante da morte. Uma das telas 

mais comentadas nas exposições que Segall havia feito em São Paulo e Campinas 

em 1913 foi, justamente, Sem pai, que novamente abordava esse problema da 

viuvez, destacando o ponto de vista do órfão. Mas a tela de 1919, exposta em 

Hagen, acrescenta à dimensão mais descritiva do assunto, uma nova ordem de 

elaboração e depuração formal. Talvez dialogue com as experiências inovadoras do 

artista com o tema da viuvez desenvolvidas nas litografias que fez a partir do conto 

Uma doce criatura de Dostoievski (1917-18).  

Nestas, podemos ver, em primeiro lugar, o compromisso de Segall com o repertório 

temático expressionista, advindo de fontes literárias e cultas. Dostoievski teve 

grande repercussão entre os membros do expressionismo germânico, que 

apreciavam a sua densidade psicológica, a sua religiosidade e a defesa de uma 



 

 1536 

ressurreição espiritual do homem. Nesse conto, Dostoievski reproduz o monólogo 

solitário do viúvo de uma suicida. Dono de uma casa de penhores, o narrador 

conhece sua noiva ainda adolescente (tinha apenas 16 anos quando veio penhorar 

seus pobres pertences) e decide livrá-la de um destino de miséria (órfã, criada por 

tias perturbadas, ia ser vendida a um pretendente mais velho). Mas não o faz por 

amor ou por desejo sexual e sim pela vontade de se vingar de uma sociedade que o 

via como um agiota com um passado comprometedor (fora expulso do regimento por 

não defender a honra em situação pública). O amor com que a jovem se entregava 

ao homem era sempre repelido pelo orgulho dominador do marido, dando origem a 

uma relação infeliz e agressiva em que a pobre órfã é conduzida ao ódio, à aversão 

e ao desespero fatal.  

Nas litografias de Segall, a depuração formal, as formas quase abstratas, as linhas 

agudas, a concentração na expressividade dos rostos, a presença estruturante do 

vazio – tudo nos remete à tensão psíquica do conto original. Na prancha Leito de 

morte, a mesma linha que desenha as pernas da figura morta é a que limita o ombro 

do homem à frente. A narrativa é sucinta e quase abstrata. Não há alusões 

circunstanciais, nem mesmo referências diretas a cenas mais reconhecíveis do texto 

no qual se inspiram. Mas certamente ecoam aí as palavras finais do narrador de 

Dostoievski, no instante em que o mundo todo se transformou na imagem de seu 

próprio sofrimento: “Oh! Natureza! O homem está sozinho na terra – é essa a 

calamidade (...) Tudo está morto, e em todo lugar – nada senão cadáveres. Somente 

homens e, em volta deles, silêncio – eis o que é a terra”.  

A tela de 1919 parece herdar dessa série de gravuras a relação entre concentração 

formal e dramaticidade. O uso de tons rebaixados, a angulação das figuras, a 

correspondência entre os personagens e o ambiente que os cerca (eliminando a 

tradicional relação entre figura e fundo) servem para a formulação de uma imagem 

de forte conteúdo expressivo e de imediata comunicação sentimental. As pesquisas 

plásticas de Segall no período apontavam para a sua preocupação com uma arte 

universalmente válida, baseada na comunicação direta de temas e formas. Ia, 

assim, em caminho diverso de outra tendência do expressionismo de origem judaica, 

que buscava valorizar os temas específicos de sua cultura e buscava criar uma arte 

propriamente judaica. Para Segall, as fontes de seu judaísmo interessavam em seu 

aspecto mais universal. Como ele mesmo veio a escrever posteriormente, havia 



 

 1537 

quase uma coincidência natural entre a introspecção judaica e os valores 

expressionistas. Mas isso devia servir para o desenvolvimento de uma arte 

universal.  

Talvez esta sua premissa de universalidade, trabalhando com a depuração formal 

que desprezava a ligação mais direta ou anedótica com as origens culturais da 

imagem  tenha sido fundamental para o desinteresse do autor do texto do catálogo 

da mostra de 1984. Mesmo que a viúva fosse apresentada como uma figura típica 

da cultura judaica e não como um signo abstrato da dor e da morte, dificilmente 

interessaria à sua discussão sobre a relação entre primitivismo e modernidade, que 

valorizava especialmente o contato com culturas tribais.  

De forma semelhante, a sua busca pela universalidade da linguagem expressiva, 

complexificou a sua incorporação ao ambiente intelectual brasileiro dos anos 1920. 

A partir de 1924, quando o modernismo no Brasil passa a valorizar especialmente a 

questão da “brasilidade”, procurando uma qualidade cultural própria para a nossa 

arte moderna, torna-se necessário elencar algumas das tradições nativas, 

recuperadas entre aquelas que haviam sido recalcadas pela colonização. Associou-

se, sem grandes problemas, a brasilidade a vertentes culturais desprezadas, 

sobretudo, a partir dos oitocentos e da imposição de um padrão artístico europeu 

tradicional. Na valorização da arte de Tarsila do Amaral, por exemplo, elogiava-se a 

combinação de formas pós-cubistas com temas da tradição rural ou folclórica 

brasileira, que pareciam se adequar especialmente ao gosto europeu pelo exótico. 

Segall, porém, compromissado com sua proposição de expressionismo 

universalmente válido – que participa da utopia moderna europeia de criação de 

uma linguagem internacional comum – desenvolve uma relação complexa com a 

natureza e a cultura de seu país de eleição. Para além das dificuldades normais de 

um artista formado na tradição pictórica européia de lidar com um novo quadro 

objetivo – vários europeus, desde o século XIX, falam dessa dificuldade diante de 

uma realidade que mal se deixava apreender pelas estratégias artísticas tradicionais 

–, Segall acrescentava um problema novo: aquilo que, para os expressionistas 

germânicos, era exótico e, portanto, contribuía com sua estranheza para acentuar o 

caráter crítico de suas obras, era, agora, o seu ambiente cotidiano. De certa forma, o 

artista cumpria o destino inverso do de Tarsila: se esta descobre, em Paris, que sua 



 

 1538 

tradição cultural poderia ser entendida como parte do primitivismo vanguardista, 

concedendo-lhe dimensão valorativa e conceitual, Segall descobre que aquilo que 

se convencionou chamar de primitivo, tão elogiado pelos expressionistas 

germânicos, não era apenas uma tradição remota, perdida no tempo e no espaço, 

mas uma realidade cultural viva e pujante. 

Como fazer para que essa nova realidade participasse de sua proposta de 

expressionismo universal? Como fazer para que a força dessa cultura viesse a se 

integrar à cultura e erudição do artista? Como fazer para criar uma resistência à 

familiaridade dessa nova realidade, impondo um dado crítico à criação de sua 

imagem? Curiosamente, a saída de Segall parece ser, inicialmente, contrapor esses 

aspectos mais particulares da realidade tropical a um aprofundamento técnico, seja 

na série de gravuras em metal ou xilo que faz a partir do tema das prostitutas do 

Mangue, no Rio, seja no tratamento mais denso e culto da superfície pictórica, 

quando opta por apresentar as paisagens e tipos humanos brasileiros. Na 

contramão do desejo de rudeza dos expressionistas, Segall refina seus 

procedimentos plásticos, recorre à tradição artesanal da gravura e da pintura, torna-

se mais e mais cioso e orgulhoso de sua técnica. Caminho necessário para resistir à 

tentação realista e ilustrativa.  

Mais do que discutir esses procedimentos artísticos de Segall ou os dilemas críticos 

de sua recepção no Brasil, interessa-me discutir, a partir daí, um dilema fundamental 

que ainda hoje parece marcar os estudos sobre a cultura brasileira. Passada a fase 

da valorização do exotismo, as críticas à ilusão universalista da arte ocidental 

parecem ter conduzido artistas e estudiosos à percepção do sincretismo ou 

hibridização das culturas do Brasil, tipificando e apontando para o fundamento 

mestiço de toda cultura, sobretudo nesses tempos de globalização. Começam, 

então, novos problemas.  

Vários estudiosos da arte contemporânea apontam essa similaridade entre o 

contexto pós-moderno e a realidade cultural do pós-colonialismo. Como se toda a 

problemática da diversidade cultural latino-americana fosse uma espécie de 

paradigma do hibridismo cultural do mundo globalizado. Além disso, a arte brasileira 

parece também ser exemplar de outra questão central da arte contemporânea: a 

crítica à distinção tipicamente moderna entre o valor superior da arte e os demais 



 

 1539 

objetos da cultura comum, valoriza especialmente as tradições populares do Brasil – 

onde essa distinção era inexistente (ou, na realidade, sequer era um problema). 

Novamente, o processo é de busca de similaridades, de ecos entre certa tradição e 

as questões de ponta do pensamento artístico contemporâneo, reeditando as 

premissas críticas da valorização do primitivismo, como na mostra de Rubin em 

Nova York. Pós-colonialismo, multiculturalismo, hibridismo tornam-se mais uma 

estratégia discursiva de incorporação da arte dos países não-ocidentais ou latino-

americanos no chamado contexto global da arte. 

No Brasil, o maior problema parecer estar na tendência crítica recente de perceber 

na arte feita por aqui formas antecipadoras ou modelares de experiências típicas da 

contemporaneidade artística internacional. A partir dos anos 1980, ao voltarem seus 

olhares para a arte feita por aqui, os críticos contemporâneos encontraram artistas 

que, por um percurso inédito e peculiar, haviam se aproximado de algumas das 

questões da arte contemporânea internacional, por vezes até antes dos artistas 

vanguardistas. Não os interessava, contudo, compreender a particularidade desse 

percurso. Ao contrário, logo optam por um elogio às avessas: afirmando que a arte 

brasileira havia antecipado tendências internacionais conseguem, a um só tempo, 

preservar o conceito de arte ocidental, incorporando elementos característicos da 

cultura brasileira. Truísmos contemporâneos como aproximação entre arte e vida, 

participação do espectador nas obras, quebra dos padrões estéticos tradicionais, 

olhar etnográfico do artista, uso de novos meios e suporte, fonte popular das 

imagens são encontrados na arte brasileira em estado bruto ou embrionário, como 

uma nova forma de comprovação da validade universal da tal arte ocidental e, 

simultaneamente, como maneira de preservar uma certa dose de primitivismo e 

exotismo nas realizações culturais brasileiras. 

Mas essa valorização crítica de procedimentos antecipadores serve para corroborar 

antigos preconceitos. Ao inserir a arte feita no Brasil a partir dos anos 1960 no 

universo da história da arte global, e mais especificamente na vanguarda artística 

mundial, acaba por condenar toda a arte que não lida com esses discursos culturais 

contemporâneos, colocando-a fora do circuito paradoxalmente chamado de global 

ou mundial.  



 

 1540 

Vaidosos dessa antecipação, que nos colocaria pela primeira vez na história 

adotamos muitas vezes essas questões internacionais sem uma incorporação crítica 

ou a criação de uma ordem qualquer de consenso cultural. Vimos, orgulhosos, a arte 

moderna e contemporânea brasileira ser incorporada ao novo sistema globalizado. É 

certo que essa mundialização da arte – a integração mediada basicamente pelo 

mercado e pelas instituições – é fato inexorável do próprio sistema capitalista global, 

mas frequentemente isso nos parece suficiente ou mesmo motivo de orgulho. 

Contentamo-nos em ver nossos artistas em exposições internacionais, integrando 

acervos de conceituados museus ou coleções prestigiadas, sendo vendidos por 

cifras inimagináveis há décadas atrás.  

Como reação a isso se desenvolve uma nova forma de resistência, querendo 

retomar políticas de valorização da cultura nacional. Mas, fato curioso, nesse 

sistema globalizado, quanto mais insistimos em tradições locais e peculiaridades, 

mais facilmente somos incorporados. Afinal, o conceito de arte global aposta nas 

particularidades, no fundamento exótico que está na base desse procedimento 

crítico de busca de similitudes, coordenado pela arte ocidental. Chegamos enfim a 

um impasse cultural: querendo ou não estamos a serviço desse sistema globalizado. 

Mesmo aqui, nesse congresso de artistas e historiadores da arte, não conseguimos 

fugir desse problema. O que fazer, então? Posso não ter a resposta a essa 

pergunta, mas tenho certeza que o primeiro (e talvez o último) passo a ser dado é 

perder de vez a ingenuidade.  

A resistência só poderá se dar quando tentarmos compreender o significado das 

estratégias de inserção da arte brasileira ou latino-americana no circuito institucional 

global. Quando percebermos que temas como hibridismo, mestiçagem, 

multiculturalismo, pós-colonialismo, entre outros que dominam a cena 

contemporânea, reeditam antigos discursos estratégicos que podem tanto colocar os 

trabalhos artísticos em reflexão quanto domesticá-los. Que, de certa forma, repetem 

a voracidade com que o próprio capitalismo global e a noção mais vaga e 

generalizante de democracia internacional incorporam e apaziguam os movimentos, 

mesmo os mais críticos. Como diria Agamben, temos que lidar com essa 

"profanação do improfanável", com esse paradoxo, cientes de que a ideia de 

mundialização da arte é mais uma das utopias que movem a cultura desde a 

modernidade. E buscarmos o sentido crítico e histórico dos processos de legitimação 



 

 1541 

institucional e mercadológica que fundamentam os discursos de inserção de nossa 

arte no sistema internacional. 

Toda uma vertente da arte brasileira – contemporânea, moderna ou tradicional – 

pode não se enquadrar bem nesse sistema globalizado, uma vez que é produzida de 

forma diversa, ainda que em diálogo ou contraste com questões artísticas 

internacionais, e a partir de problemas específicos ainda não levantados por críticos 

e historiadores desse sistema global. Cabe a nós essa tarefa histórica de pensar 

novas formas de articulação entre local e global, de maneira a permitir que nossa 

arte seja reconhecida plenamente como arte, não apenas nos momentos em que 

repercutimos questões externas ou assumimos problemas identitários, mas também 

nos instantes em que somos capazes de propor formas cuja qualidade 

contemporânea seja afirmada como tal.  

 

Vera Beatriz Siqueira  
Professora associada de História da Arte do Instituto de Artes da UERJ. É autora dos livros 
Iberê Camargo: origem e destino (2009), Burle Marx (2001 e 2009), Milton Dacosta (2004), 
entre outros, além de ter publicado textos em diversos livros, catálogos e periódicos. Atuou 
como curadora de exposições na Fundação Iberê Camargo, Museu Lasar Segall, MAM-Rio, 
Paço Imperial, Museus Castro Maya. 
 


