
 

 1518 

DA CRIAÇÃO AUTORAL À ANÔNIMA: EXPANDINDO O CONCEITO DE 
CRIAÇÃO 

 
 

Ludmila Brandão - UFMT 
Rosane Preciosa  - UFJF 

 
 
RESUMO 
 
Se, por um lado, a distinção formulada por Gilles Deleuze entre filosofia, ciência e arte a 
partir do que produzem – conceitos, funções, afectos e perceptos – permite-nos organizar os 
diferentes modos de invenção, por outro, todo um universo de processos, igualmente 
criativos, mas ordinários, escapa a essa distinção. Referimo-nos aqui aos vários modos de 
reinvenção cotidiana da cidade por personagens que, anonimamente, alteram traçados 
dominantes nas mais variadas esferas da vida, instaurando outros circuitos, erigindo 
cidadelas avulsas, redes sociais desprogramadas. Ao considerar a potência dessa 
invenções anônimas, parece-nos necessário desenvolver um entendimento mais expandido 
do que sejam redes de criação, capazes de disseminar outros paradigmas éticos e 
estéticos. 
 
Palavras-chave: criação; arte popular; invenções anônimas 
 
 
ABSTRACT 
 
If, on one hand, the distinction formulated by Gilles Deleuze among philosophy, science and 
arts from what they produce – concepts, functions, affects and percepts – allows us to 
organize the different ways of invention inherent to the distinct systems, in its movement, 
connections and disjunctions, on the other hand, the whole universe of processes, equally 
creative but common, escapes from this distinction. We refer here to the several ways of the 
daily reinvention of the city, the characters that anonymously alter dominant features in the 
most varied spheres of life, bringing about other circuits, building separate citadels, non-
programmed social networks. To consider the power of these anonymous inventions, seems 
to be necessary to develop a more expanded understanding of what creation networks are, 
capable of disseminating other ethical and aesthetic paradigms.  
 
Keywords: creation; popular arts; anonymous inventions 
 
 
 
Da criação autoral à anônima: expandindo o conceito de criação 
 

“Aqui é tudo invenção” 
Luis Davi (depoimento a Laila Loddi) 

 
É noite, um homem caminha pela calçada, usando boné, trajando camiseta e short. 

A câmera acompanha seus passos, um vulto apenas. Não sabemos, ainda, de quem 

se trata. Uma tomada mais próxima, e vemos surgir da sombra o artista Cildo 

Meireles que começa a narrar uma intrigante história, na abertura do documentário 

de Gustavo Rosa de Moura (2009), cujo título leva seu nome.   



 

 1519 

Cildo diz que, por volta de seus sete anos, morou com a família na casa de sua avó 

materna, e que qualquer coisa diferente da rotina era motivo de curiosidade. Certa 

vez, num final de tarde, passou por lá um andarilho que arrumou um canto para 

ficar, próximo à casa da avó, e ali acendeu uma fogueira. Na manhã seguinte, Cildo 

acordou bem cedo, antes de todos, e foi até o lugar onde o andarilho passou a noite, 

lugar que conhecia bem. O insólito visitante já havia ido embora, mas deixou lá uma 

casa em miniatura, perfeita: paredes, telhado, janelas que abriam, tudo feito de 

gravetos. O artista nos revela que ficou bastante emocionado. Alguém havia 

passado a noite toda trabalhando e deixou aquilo lá, para pessoas que não 

conhecia. Essa teria sido, seguramente, uma das coisas que o fizeram escolher as 

artes plásticas. 

O livro de reportagem da jornalista gaúcha, Eliane Brum, intitulado A Vida que 

Ninguém Vê, traz surpreendentes relatos de gente da rua, invisível, muito 

provavelmente condenada a passar a vida sem jamais ser notada. Essa gente 

compõe uma verdadeira legião de desencaixados sociais, sujeitos fronteiriços e 

buliçosos, cujos corpos avariados perambulam pelas ruas, carregando uma 

exuberância inqualificável, uma estranha vontade de potência que deixa rastros, que 

insiste diante de nossos olhos. E, curiosamente, permanecem invisíveis, a menos 

que encontrem um Cildo, ou uma Eliane que rompem o silêncio e dão visibilidade a 

essa espécie de épico do banal, do ordinário, que teimosamente atende ao chamado 

da vida-invenção. 

Quanto mais olhamos atentamente à nossa volta, em qualquer lugar da cidade onde 

habitam e circulam pessoas dessa legião, mais nos surpreendemos. Dos objetos 

reinventados como caixotes transformados em poltrona, carrinhos de supermercado 

em aparelhagem sonora ambulante, a vestimentas de papel de bala e casas em 

miniaturas ou habitáveis inusitadas, singulares, toda uma infinidade de pequenos ou 

grandes inventos brotam em meio à aridez econômica e social, com uma vitalidade 

incomum, surpreendentemente potente, só comparável à daquelas obras 

reverenciadas que costumamos visitar nos espaços designados como galerias e 

museus de arte. 

Em artigo recentemente publicado, intitulado “A invenção e a rua: da 

apropriação/reinvenção de objetos precários”, fizemos uma primeira abordagem 



 

 1520 

desse tipo de produção com o objetivo de recusar e, se possível, afastar de vez isso 

que virou senso comum nas Ciências Humanas, que categoriza essas estranhas 

produções – na esperança de vê-las definitivamente explicadas − precárias, 

populares, muitas vezes anônimas, como “bricolagem”, numa referência ao termo 

utilizado por Lévi-Strauss para designar o pensamento “selvagem” em sua diferença 

em relação à ciência e à arte.  

Mais rapidamente podemos dizer aqui que antropólogo designa de pensamento 

mágico, também chamado de pensamento selvagem ou ciência do concreto, esse 

pensamento que partindo da mesma base que a arte e a ciência, a saber, a 

necessidade de ordem, e com elas comungando de uma percepção estética, chega, 

no entanto, a resultados muito diferentes de ambos. É aqui que, para exemplificar 

seu modo de funcionamento, Lévi-Strauss lança mão de uma analogia, sugerindo 

que esse pensamento funciona ao modo de um bricolage intelectual. O bricolage era 

conhecido na França como o trabalho realizado a partir de materiais diversificados, 

sem planejamento prévio, seguindo procedimentos que em nada se parecem com os 

processos técnicos. O pensamento selvagem, como o bricolage material, partiria 

então de um universo instrumental fechado, cuja regra é:  

“sempre arranjar-se com os ‘meios-limites’, isto é, um conjunto sempre finito 
de utensílios e de materiais bastante heteróclitos, porque a composição do 
conjunto não está em relação com o projeto do momento nem com nenhum 
projeto particular mas é o resultado contingente de todas as oportunidades 
que se apresentaram para renovar e enriquecer o estoque ou para mantê-lo 
com os resíduos de construções e destruições anteriores” (LÉVI-STRAUSS, 
1989: 33).  

Mais adiante o antropólogo acrescentará a essa compreensão o fato de que o 

pensamento selvagem ao trabalhar com signos e não com conceitos (conforme 

trabalha a ciência), não consegue “abrir uma passagem e situar-se além”, dando 

espaço à emergência do novo, como ocorre com a ciência e a arte. Diz finalmente 

que apesar de estarem ambos, bricoleur e cientista, “à espreita de mensagens”, para 

o bricoleur, essas mensagens, de alguma forma, já estão colocadas, já foram 

transmitidas, ao passo que o cientista busca antecipar sempre a outra mensagem.  

O que é possível afirmar aqui é que a apropriação do conceito de bricolage para 

designar, não o pensamento (que a nós não conviria discutir), mas a produção 

material popular como essa a que nos referimos aqui não atenta para o fato de que 



 

 1521 

esse conceito, em sua origem, apresenta um forte caráter limitador da criação, não 

fazendo jus à potência que nela reconhecemos. 

E o que pensar de algumas práticas artísticas contemporâneas que se apropriam 

das várias vertentes de estéticas populares, que estão em circulação entre nós, 

embaralhando a fronteira entre as artes ditas maiúsculas, avalizadas, de outros 

inventos entendidos como rudimentares, espontâneos? Nossa intenção aqui é seguir 

adiante, traçar outros caminhos para a compreensão dessas obras e do que moveria 

seus criadores. 

Laila Loddi, através de quem conhecemos o criador Luis Davi, diz, em sua 

dissertação de Mestrado, que ao indagar o que eram “os montes de sucata 

ajuntados em seu terreno” ele teria respondido: “aqui é tudo invenção”. Segundo 

Loddi, Luis Davi mora à beira da rodovia GO 040, entre Goiânia e Aragoiânia em 

meio a  

“pedaços de telhas de fibrocimento; televisores e rádios quebrados; 
engradados com garrafas emborcadas; baldes; potes; cestos; garrafões de 
vinho; baleiros; porta retratos; garrafas térmicas; cédulas antigas; 
ferramentas; portões. Tudo pintado de vermelho” (LODDI, 2010:112). 

 

Luis Davi, “terreno”. 

Fonte: Blog “Casa de Bricoladora” de Laila Loddi 

http://3.bp.blogspot.com/_ZktAHsx9HcY/S5g1Ko0WCpI/AAAAAAAAAfI/JQ0ep

tkC74o/s1600/P9090009.JPG Visitado em 20/02/2012. 



 

 1522 

 

Luis Davi, “terreno” 

Fonte: Blog “Casa de Bricoladora” de Laila Loddi 

http://1.bp.blogspot.com/_ZktAHsx9HcY/S5g04xfHM9I/AAAAAAAAAfA/vGtW_

GoB87Y/s1600/P9090011.JPG. Visitado em 20/02/2012. 

 

Apesar de Davi ter “explicado” a Laila Loddi que a cor vermelha era para que os 

objetos não parecessem “sujos”, já que estavam expostos a sol, chuva, vento e 

poeira, é inevitável descobrir na escolha e uso exclusivo dessa cor, e não outra, a 

procura de um afeto específico, que conjugue com o cenário de aridez a sua 

invenção permanentemente in progress.  

Se em Desvio para o vermelho Cildo Meirelles constrói, na insistência da cor, um 

mundo intrigantemente familiar (a despeito da cor) e organizado, que caminha, 

todavia, para um desfecho trágico − o aterrador silêncio gerado na cor vermelha – 

(ver em: http://www.inhotim.org.br/arte/obra/view/170), Luis Davi opera o vermelho 

no desvio (um lugar qualquer da rodovia GO 040), a partir de uma organização zero, 

tornando ainda mais estranhos os objetos que teriam sido, algum dia, familiares.   

Mais conhecida entre nós, objeto de documentário de Eduardo Coutinho (O fio da 

memória, 1991) e diversos estudos acadêmicos, a Casa da Flor de Gabriel Joaquim 

dos Santos está localizada na região dos Lagos, no Estado do Rio de Janeiro, e sua 

arquitetura e interior é feita de sobras, do refugo diariamente despejado nas ruas. 

Tudo foi meticulosamente colecionado e reunido, “criando um espaço de 

metamorfoses imagináveis e inimagináveis: cacos de louça ou de telha viram pétalas 



 

 1523 

de flor ou jarras de inusitada beleza, fragmentos de garrafas, pedaços de azulejos 

juntam-se para formar painéis de surpreendente riqueza crômica e formal” 

(GULLAR, 2003:162). No entanto, para Gullar, aquela obra é uma inadvertida 

transgressão do cânone estético, que de alguma forma se explicaria na origem 

pobre de Gabriel: 

a pobreza real de Gabriel faz parte de sua arte, porque foi pela pobreza que 
descobriu a expressividade dos cacos, das coisas sem utilidade. Os pobres 
sempre valorizam as coisas usadas, dadas como inúteis pelos ricos, que as 
jogam fora: como não podem comprá-las, estão sempre dispostos a 
aproveitá-las, a tirar delas alguma utilidade (GULLAR, 2003:163). 

 

 

Casa da Flor 

Fonte: Instituto Cultural Casa da Flor 

http://www.casadaflor.org.br/imagens/foto_geral_casa.jpg Visitado em 20/02/2012 

Ainda que Gullar enxergue em Gabriel uma força de expressão artística e, por 

extensão, imaginamos que também enxergaria em Luis Davi, ele a compreende 

como tributária da penúria de sua condição social, e não de um impulso ou uma 

necessidade estética. Ainda que o autor não desqualifique essa força de invenção, 

ao contrário a reconhece e louva, recai naquilo que também virou senso comum da 

crítica de distinguir essas obras pela sua suposta naiveté, ou uma reiterada 



 

 1524 

ingenuidade: “(…) não sabia que era um artista, não sabia nada de arte nem tinha 

preocupações estéticas” (GULLAR, 2003:160).   

Não é desconhecida entre nós a má vontade dos cânones modernistas com tudo 

aquilo que é popular. Foi preciso inventar lugares, situações e categorias para 

abrigar as produções dessa natureza que, de algum modo, respondessem à sua 

onipresença e estridência, sem colocar em xeque os tais cânones que as produções 

desviantes teimam em recusar. Uma designação como naïf, e assemelhados é uma 

espécie de licença oferecida pelo sistema oficial das artes (historiadores e críticos 

autorizados) para que venham a ser chamados de arte, ainda que acredite (o 

sistema) que seus autores não saibam o que estão fazendo! 

A intencionalidade artística como fundamento para a afirmação da arte – em outras 

palavras, a necessidade de que o artista explicite sua ambição estética −, cobrada 

por alguns, falha ao exigir as mesmas categorias da língua culta para reconhecer a 

intencionalidade estética na produção popular. Essa intencionalidade facilmente 

compreendida na afirmação de que ali “tudo é invenção” de Luis Davi somada ao 

fato de o criador não agir em função de expectativas de reconhecimento (ou se 

existir não o será na ambiciosa escala do sistema artístico), é o quanto basta para 

sabermos que o que os move é algo demasiado potente a ponto de fazê-los dedicar 

suas vidas à criação, ou de reconhecer que sem ela – a criação – a vida não teria 

sentido.   

Em seu livro, Pobres, Resistência e Criação, Monique Cerqueira busca desconstruir 

o lugar de discurso em que os pobres são capturados: o da platitude de sua 

indigência, império da necessidade, que lhes nega a condição de existirem como 

sujeitos de desejo. 

Viver não significa sobreviver, o que remete às forças de conservação. Pelo 
contrário, viver é essa capacidade de ultrapassamento, de experimentação 
de formas de ser, é abrir-se a potências desconhecidas, é reinventar-se. 
(CERQUEIRA, 2010:25). 

Plasmados no signo da falta e da carência, a razão iluminista considera impossível 

creditar a esses sujeitos um pensamento desinteressado e não-utilitarista, que 

deseja apenas interrogar ludicamente as formas, operando nelas e a partir delas 

transformações em si e na matéria.  



 

 1525 

O intrigante ensaio intitulado “Los recién llegados al mundo de los bienes: el 

consumo entre los Gondos Muria”, do antropólogo Alfred Gell apresenta-nos uma 

situação de consumo de objetos que repercute o que queremos argumentar para 

essas produções. Gell narra o caso de alguns pescadores cingaleses que, por 

razões que não iremos discutir aqui, conheceram uma relativa prosperidade 

econômica. Apesar de prósperos, esses pescadores permaneceram vivendo nos 

mesmos remotos lugares de antes e seguiram sem eletricidade, estradas e serviços 

de abastecimento de água. No entanto, a afluência financeira permitiu que alguns 

deles adquirissem objetos inutilizáveis como aparelhos de TV ou que construíssem 

garagens para casas que não dispunham de acesso para automóveis. A explicação 

corrente para o fenômeno é a de que estariam “imitando” as classes médias e altas 

urbanas do Sri Lanka. Contra essa explicação, Gell nos diz que a impossibilidade de 

exposição social desses objetos, para cumprir aí uma função de conferir status, 

esvazia a explicação. O que é notável, diz Gell, é “la habilidad  para trascender el 

aspecto meramente utilitario de los bienes de consumo; capacidad que los convierte 

en algo parecido a las obras de arte, llenas de expresión personal.”  

Diz, a seguir: 

Es probable que el pescador sepa que debido a la electricidad y las 
transmisiones necesarias para su funcionamiento, el televisor está 
destinado a exhibir imágenes y voces más o menos atractivas. No obstante, 
esto carece de importancia; lo que si resulta relevante es el salto de 
imaginación requerido para que tal individuo adquiera y se identifique con 
semejante objeto... (GELL, 1991:148). 

Em outros termos, Gell diz que o televisor –  

un mueble liso y oscuro, hecho de una madera inidentificable, diseñado en 
líneas geométricas, equipado con un rostro inescrutable de vidrio opaco y 
poseedor, lo cual sólo es visible a través de las hileras de ranuras que se 
hallan en su parte posterior, de una jungla intricada de alambres, trozos de 
plástico y pedazos de metal brillante (Idem, ibidem).  

– é consumido como obra de arte que nega e transcende ao mundo real. Finaliza 

destacando a natureza audaz desse consumo que luta contra os limites do mundo 

conhecido, que mais se caracteriza como um processo criativo (GELL, 1991:149). 

Não poderíamos então afirmar o mesmo para Luis Davi e Gabriel Joaquim? 

Enquanto os pescadores cingaleses compram objetos novos para apreciá-los, 

desobrigando-os da função utilitária, Luis Davi e Gabriel Joaquim recolhem objetos 



 

 1526 

descartados, já desobrigados da função, e os convertem em objetos apreciáveis, no 

mesmo combate contra os limites do mundo conhecido.   

Se há uma “necessidade” que teria, como quer Gullar, impelido à criação, não se 

trata daquela oriunda da condição social, onde impera a escassez de objetos 

“novos” que converteriam a sucata em substitutos dos primeiros. Os objetos novos, 

como vimos entre os pescadores cingaleses, funcionam como atratores estéticos, 

tanto quanto a sucata, os rejeitos de Luis e Gabriel, porque todos eles operaram um 

deslocamento no olhar que tornou imaginável e possível o próprio deslocamento dos 

objetos, desobrigando-os da função como fez Duchamp, fazendo-os quebrar a 

própria língua (utilitarista), inventando outras.  

Parece-nos oportuno, neste sentido, nos remeter novamente à ideia, também 

desenvolvida em texto anteriormente publicado, de affordance, trazida até nós por 

Christian Kasper. Ao nos referirmos à affordance de um objeto, não estamos 

necessariamente falando apenas das qualidades intrínsecas dele, mas das 

potências de seu uso, que podem ser ou não exploradas e liberadas na relação de 

um sujeito com aquele objeto. Nesse sentido, as potencialidades de um objeto não 

se esgotam apenas numa relação funcional.  

A necessidade a que nos referimos aqui é de outra natureza. Daquela sobre a qual 

Gilles Deleuze em uma palestra a cineastas disse: “Um criador não é um ser que 

trabalha pelo prazer. Um criador só faz aquilo de que tem absoluta necessidade”. A 

necessidade é sua, mas muito mais de seu tempo e de seu mundo. A arte como um 

empreendimento de saúde, não a saúde do artista que pode tê-la no menor grau 

possível, mas a saúde do mundo, da vida libertada por aqueles que tendo visto 

demais, trazem os olhos vermelhos! Do muito, do excessivo e quase insuportável 

que viram Luis e Gabriel, nasce essa imperiosa necessidade que os faz inventar 

incessantemente, a despeito de tudo o que tenha sido dito para eles, da pressão 

familiar e social desencorajadora, que acaba os convertendo em seres 

inevitavelmente solitários. Ambos comprometeram-se, a qualquer custo, com uma 

vida convertida à criação que passa por essa espécie de libertação da vida que 

insiste nas formas recusadas, nas matérias rejeitadas, nos objetos abandonados à 

condição de lixo. O olhar que encontra a potência desses fragmentos de objetos 

“inúteis” e que os põe a conversar entre si – a telha com o pote, o caco de garrafa 



 

 1527 

com a velha e embaçada fotografia, o caco de cerâmica com o bulbo da lâmpada –, 

em outra configuração caosmósica é exclusivo, singular e forjado pela necessidade 

estética. Ou todos que vivessem nas mesmas condições seriam Luis e Gabriel.  

A propósito do caosmo concebido por Joyce, Deleuze e Guattari em O que é a 

filosofia? dizem que o artista se debate menos contra o caos do que contra os 

clichês da opinião. O caos, que teria sido o inimigo primeiro a combater (não só pela 

arte, mas também pela filosofia e pela ciência), em nome de um pouco de ordem 

sob a qual respirar, no cenário onde grassa a opinião, no mundo dos clichês, o caos 

deixa de ser o inimigo para converter-se em aliado que compõe com a arte para 

esconjurar a mesmice da ordem hegemônica. A arte, que não é o caos, com ele 

compõe para produzir caosmos, tornando-o (o caos) sensível (DELEUZE e 

GUATTARI, 1992: 263).  

Por mais que na obra conjunta de ambos eles recorram, quase sempre, a exemplos 

consagrados da produção artística ocidental, a artistas como Cézanne e Bacon, a 

escritores como Kafka e Melville, a compositores como Debussy e Stockhausen, 

apenas para citar alguns, sabemos que não estão falando exclusivamente deles, o 

que nos é confirmado pela seguinte afirmação de Guattari:  

A arte aqui não é somente a existência de artistas patenteados mas 
também de toda uma criatividade subjetiva que atravessa os povos e as 
gerações oprimidas, os guetos e as minorias...(1992: 115)  

O que parece estar sugerido aqui é um “estado de arte”, que pode ou não estar 

disseminado no mundo autorizadamente artístico. Daí advém nosso espanto quando 

essas imprevistas fabulações, fora do circuito da arte, cruzam nossos caminhos e 

nos arrebatam, transtornando territórios existenciais familiares. 

Tanto Luis Davi quanto Gabriel Joaquim constroem seus territórios, suas zonas de 

conforto como todos nós, e à semelhança dos bichos que demarcam os seus, ainda 

que nestes prevaleça o instinto que os guia. Mas deles se distanciam quando 

investem o espaço de um campo de forças, montam suas redes de criação, porque 

neles insiste um desejo de decifração, que se efetua ao dar passagem ao vivido, 

conectando-se a formas inventadas que amplificam aquela vida, em nada triste, 

como em geral se supõe, mas plena de possibilidades. Sujeitos vivos, interpelados 

pelas intensidades do mundo, acolhendo esse chamamento no corpo, laboratório de 



 

 1528 

sensações. Ainda que muitas vezes solitários, seus mundos são povoados, ruidosos 

e intensos.  

Na sua reflexão sobre a arte contemporânea, Nicolas Bourriaud nos oferece um 

diagnóstico interessante, que parece ir ao encontro do que acabamos de dizer: “(...) 

a arte não tenta mais imaginar utopias, e sim construir espaços concretos”(2009: 

63). Nesses espaços, diz Bourriaud, estão implicadas experiências relacionais, 

experimentações que de fato criam outros modos de existência, que engendram 

outros modos de convivência. Trata-se, sem dúvida de uma aventura do 

pensamento, que envolve a criação de outros espaços-tempo para serem vividos. 

Sabemos que para Deleuze, a arte é pensamento que se expressa, todavia, de 

forma diversa, mas, como em todas as outras formas de pensamento, não se pensa 

porque se quer, mas porque se é forçado a pensar. Ovídeo de Abreu afirma que o 

pensamento para Deleuze “decorre do acaso de um encontro, da relação do 

pensamento com seu fora (dehors), com um signo portador de problema” (ABREU, 

2910: 293) e que torna urgente um ato de pensamento, uma criação. 

Pensar então é ser movido por uma espécie de força forasteira que não se interessa 

em refletir sobre a vida, mas nela intervir, desnaturalizando-a, revolvendo o que se 

cristalizou e que emperra o desabrochar de novos signos que pedem passagem. 

Pensar como prática criativa é de algum modo dar sentido a um encontro turbulento, 

caótico, que necessita menos da inteligência que opera de prontidão, para restaurar 

a ordem, pós-passagem de um furacão inominável, do que um frágil atletismo que 

se conecte àquelas forças num esforço de atualização, fazendo precipitar 

virtualidades, fragmentos de caos em processo de decifração, que tornarão este, 

outro mundo. Frágil atletismo, porque não se trata de operar olimpicamente sobre 

elas, já que se está exaurido delas, completamente aspirado por elas, que chegam 

mesmo a ameaçar sua integridade, a dissolver sua própria forma, mas, ao mesmo 

tempo, lhe sinalizam a emergência de novas formas de vida. Frágil atletismo que 

traça planos no caos de onde arrancam variedades, como dizem Deleuze e Guattari, 

para dar à existência, novos seres de sensação: as obras de arte ou os 

experimentos estéticos.  

A estética deleuzo-guattariana, ao lado de outras formulações pós-estruturalistas 



 

 1529 

sobre a arte (em sua imensa variedade) é, principalmente, crítica da tradição 

logocêntrica do pensamento ocidental (CALABRESE, 1987:114), ao recusar o 

paradigma da representação e tomar a obra como algo absoluto, que vale por si 

mesmo e não por aquele ao qual se referiria/representaria, onde as figuras (no caso 

da pintura) “são objetos não-transformáveis nem comunicáveis linguisticamente” 

(Idem, p.115). Os seres de sensação, ou os blocos dos quais são compostos, são 

experimentados fisicamente porque constituídos de afectos e perceptos, 

apreendidos pelos sentidos, em vários níveis, inclusive pré-pessoais. É aqui que as 

criações artísticas, ao modo de outras máquinas (sociais, familiares, econômicas, 

tecnológicas e a-significantes) devem ser tratadas como “dimensões maquínicas de 

subjetivação” (GUATTARI, 1992: 14), operando desdobramentos outros, da maior 

importância. 

A sensação remete ao material: o sorriso de óleo, o gesto de terra cozida. O plano 

do material invade o plano de composição até não se distinguirem um do outro. Mas 

a sensação não é idêntica ao material e o que se conserva também não é o material 

(ainda que seja sua condição de existência), mas os perceptos e afectos alcançados 

na composição. Para os nossos autores, o objetivo da arte, com os meios do 

material, é arrancar o percepto das percepções do objeto e, dos estados de um 

sujeito percipiente, arrancar o afecto das afecções... Extrair então, um bloco de 

sensações, um puro ser de sensações. Convém lembrar que, por isso, a memória 

intervém pouco na arte e que se a obra de arte pode ser pensada como um 

monumento, que fica em pé sozinho, não é o monumento que comemora um 

passado, mas o bloco de sensações presentes. O ato do monumento não é a 

memória, mas a fabulação, e só se atinge o percepto ou o afecto como seres 

autônomos e suficientes quando não se deve mais nada àqueles que os 

experimentaram. 

É de uma arte das sensações que estamos falando, quando nos referimos às 

criações de Luis Davi e a Gabriel Joaquim. E, exatamente por essa estética atribuir à 

arte a criação de seres de sensação que, finalmente, podemos afirmar que não 

existe diferença de potência entre o que fazem eles e muitos artistas consagrados. 

Suas criações não são manifestações de uma vida pobre, concretizadas com 

materiais descartados, na falta daqueles que confeririam às suas obras valor 



 

 1530 

artístico, nem estão eles tentando representar esse mundo, sequer sua biografia. O 

que lhes move não é tampouco o mundo vivido, mas a fabulação criadora que lhes 

permite alcançar um plano de expressão do imaginável, mas também daquilo aquém 

da própria imaginação. A criação artística como possibilidade de fundar mundos 

desconhecidos, narrar povos por vir. 

No começo de nosso texto, lembramos a fala emocionada de Cildo Meireles sobre o 

andarilho que trabalhou a noite inteira numa casinha em miniatura que o artista 

encontrou pela manhã. Esse sujeito anônimo construiu uma casa no meio da rua, 

que pode até assemelhar-se às casas que viu e habitou, mas sua criação não as 

representa. O que fez foi traçar um plano no caos, seu projeto de arquitetura para 

não morar, para o qual ousa mergulhar no desconhecido, no turbilhão de sensações. 

Mais que uma ação capitaneada por um sujeito, podemos dizer que o sujeito foi 

agido por essas forças, instado a construir ali um monumento, por menor, precário 

ou efêmero que fosse, que de algum jeito se eternizou, atualizando-se como afeto 

em Cildo.  

Para o artista Flávio de Carvalho, são exatamente esses sujeitos que trafegam pelas 

ruas, praticando sua errância, com suas roupas estapafúrdias, enfeitadíssimas, 

“marginais descontrolados que falam a um mundo próprio, o mundo da loucura e do 

sonho (...), os legítimos detentores da grande imaginação e da grande moda. São os 

supremos criadores da fantasia humana… E tão desprezados pelo povo que passa” 

(2010, p.9). 

 

 

Referências Bibliográficas 
 
ABREU, O. “A Arte na Filosofia de Deleuze”. In: HADDOCK-LOBO (org.).  Os Filósofos e a 
Arte. Rio de Janeiro: Editora Rocco, 2010. 
BOURRIAUD, N. Estética Relacional. Trad. Denise Bottmann. São Paulo: Editora Martins 
Fontes, 2009. 
BRANDÃO, Ludmila e PRECIOSA, Rosane. “A invenção e a rua: da apropriação/reinvenção 
de objetos precários”. Concinnitas, ano 11, volume 2, número 17, dezembro 2010. 
CALABRESE, O. A linguagem da arte. Trad. Tânia Pellegrini. Rio de Janeiro: Globo, 1987. 
CARVALHO, F.  A Moda e o Novo Homem. Rio de Janeiro: Azougue Editorial, 2010. 
CERQUEIRA, M. Pobres, Resistência e Criação. São Paulo: Editora Cortez, 2010. 
DELEUZE, G. “O ato de criação”. Caderno Mais! Folha de São Paulo, 27 de junho de 1999. 
Palestra a estudantes de cinema em 1987.  
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? Trad. Bento Prado Júnior e Alberto 



 

 1531 

Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 
GELL, A. Los recién llegados al mundo de los bienes: el consumo entre los Gondos Muria. 
In: APPADURAI, A. (org.). La vida social de las cosas: perspectiva cultural de las 
mercancías. Trad. Argelia Castillo Cano. México: Grijalbo, 1991, pp. 143-175. 
GUATTARI, F. Caosmose. Um novo paradigma estético. Trad. Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia 
Cláudia Leão. São Paulo: Editora 34, 1992. 
GULLAR, F. Relâmpagos - dizer o ver. São Paulo: Cosac Naify, 2003.  
LÉVI-STRAUSS, Claude. O Pensamento Selvagem. Trad: Tânia Pellegrini. Campinas, SP: 
Papirus, 1989. 
LODDI, L. Casa de bricolador(a): cartografias de bricolagens. Dissertação de Mestrado em 
Cultura Visual/UFG, 2010. 
 

 
Ludmila Brandão  
é Doutora em Comunicação e Semiótica pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
(PUC-SP), com pós-doutorado em Crítica da Cultura pela Université d’Ottawa/Canadá. Foi a 
primeira coordenadora do Programa de Pós-Graduação em Estudos de Cultura 
Contemporânea  da UFMT; é coordenadora da Rede CO3 (Rede Centro Oeste de Ensino e 
Pesquisa em Arte, Cultura e Tecnologias Contemporâneas e do NEC (Núcleo de Estudos do 
Contemporâneo) UFMT/CNPq. Autora de “A casa subjetiva: matérias, afectos e espaços 
domésticos”, Perspectiva, 2003; 2008. 
 

Rosane Preciosa  
é Doutora em Psicologia Clínica pela PUC/SP (núcleo de estudos e pesquisas da 
subjetividade contemporânea). Publicou em 2010 “Rumores Discretos da Subjetividade” 
pela Editora Sulina, em parceria com a UFRGS. É professora adjunta do Instituto de Artes e 
Design da UFJF. 
 


