
 

431 

IMAGENS NARRADAS: 

EDUCAÇÃO E VIDA EM DUAS (E MAIS) FICÇÕES  

 

Rita Luciana Berti Bredariolli - Universidade Estadual Paulista “Julio de Mesquita Filho”, 
UNESP 

 

RESUMO 

Esse texto aborda os vínculos entre educação e vida, através de uma situação de ensino e 
aprendizagem de arte criada na intersecção de duas ficções: “Tendo uma experiência” de 
John Dewey e “Onde fica a casa de meu amigo” de Abbas Kiarostami.    

Palavras-chave: arte, educação, vida, imagens, ficções 

 

ABSTRACT  

This paper addresses the connection between education and life, through one situation of 
the teaching and learning of art created in the interwoven of the two fictions: “Having an 
experience” by John Dewey and “Where is the friend's home?” by Abbas Kiarostami.  

Key-words: art, education, life, images, fictions 

 
 
 

Pour savoir il faut s’imaginer 
Georges Didi-Huberman 

 

O narrador retira da experiência o que ele conta:  
sua própria experiência ou a relatada pelos outros.  

E incorpora as coisas narradas à experiência dos seus ouvintes. 
Walter Benjamin 

 

O que é uma experiência? Para Guimarães Rosa, uma “experiência” se 

diferencia de uma “aventura”. No texto O Espelho, o autor expõe sua experiência 

como aquilo que lhe “tomou, tempo, desânimos, esforços”, algo que, por essa 

“natureza”, preza, mas, absolutamente, não se vangloria. Resultado de “séries de 

raciocínios e intuições” sua “experiência” transforma-se em algo passível de ser 

narrado:  

Se quer seguir-me narro-lhe; não uma aventura, mas experiência, a que 
me induziram, alternadamente, séries de raciocínios e intuições. Tomou-



 

 432 

me tempo, desânimos, esforços. Dela me prezo sem vangloriar-me. 
Surpreendo-me, porém, um tanto à-parte de todos, penetrando 
conhecimentos que os outros ainda ignoram. O senhor, por exemplo, que 
sabe, e estuda, suponho nem tenha idéia do que seja na verdade – um 
espelho? Demais, decerto, das noções de física, com que se familiarizou, 
as leis da óptica. Reporto-me ao transcendente. Tudo, aliás, é a ponta de 
um mistério. Inclusive, os fatos. Ou a ausência deles. Duvida? Quando 
nada acontece, há um milagre que não estamos vendo1.  

Clássico trecho de Guimarães, usado muitas vezes, para epígrafe de trabalhos 

dedicados a investigar conhecimentos. Especialmente aqueles compreendidos em 

forma ampliada, para além dos limites da formalidade, da sistematização, do “rigor 

na ciência”2. Embora sem renunciá-los. A “aventura”, somente se tornou 

“experiência” porque induzida por “séries de raciocínios e intuições”, em 

alternâncias. Mas, as “noções de física [...] as leis da óptica”, já familiares, não são 

suficientes para desvelar a “verdade” de um espelho. “A verdade não é 

desnudamento que aniquila o segredo, mas revelações que lhe faz justiça”3, tudo 

seria a “ponta de um mistério”, incluindo os fatos, ou sua ausência, pois mesmo 

quando “nada acontece, há um milagre que não estamos vendo”.  

Nesse texto também será narrada uma, considerada, experiência de ensino e 

aprendizagem sobre o ofício de ensinar arte, consumada em uma sala de aula pela 

confluência de imagens narradas sobre a relação entre educação e vida, entendo-a 

aqui, e naquela aula, como “uma” experiência “singular” no sentido exposto por John 

Dewey. Tais narrações foram geradas pela leitura de imagens narradas em outras 

duas ficções: Ter uma experiência, texto integrante de Arte como Experiência do já 

citado Dewey e Onde fica a casa de meu amigo, um filme de Abbas Kiarostami. 

Antes de começar essa narração, esclareço o que se toma aqui por ficção. Para 

isso, faço uso de uma definição elaborada pelo prof. Ulpiano de Toledo Bezerra 

Meneses, apresentada em oposição ao que comumente entendemos pelo termo. 

Por ela, a ficção é recuperada em sua potencialidade de promover conhecimentos 

sobre o mundo. Conhecimentos associados à imaginação, “uma das matrizes da 

ficção”4. A ficção nos permite “fabricar” formas  

– formas verbais, conceituais, visuais, sonoras, performáticas, etc. - para dar 
sentido ao mundo, às coisas, a nós mesmos. A linguagem direta, denotativa, não 
dá conta da realidade; a poesia dá: por ela a linguagem humana é capaz de dizer o 
indizível [...] é capaz de tornar visível o invisível e, mais que isso, tornar visível o 
próprio visível que nos escapa5. 



 

 433 

A palavra ficção teria como seu lugar de origem um “verbo interessante” do latim: 

“fingo (seu particípio passado é fictus, donde vem o substantivo fictio, ficção). Fingo, 

de início, indicava a ação do oleiro, que modelava potes, telhas e outros artefatos 

cerâmicos, mas que passou também a modelar imagens, placas com relevos”6. 

 Etimologicamente, portanto, ficção “não se opõe a verdade”, mas “designa as 

figuras (palavra da mesma família de fingo) que modelamos, para dar conta da 

complexidade e vastidão infinitas do mundo”7. Nesse sentido, a ficção se distancia 

de uma oposição ao conhecimento, tornando, pelo contrário, “um instrumento seu 

extraordinariamente eficaz”8.  

Esse sentido de ficção foi apresentado pelo prof. Ulpiano ao dimensionar o 

museu como “um instrumento excepcional de conhecimento”, sendo, “pela mesma 

razão”, tomado como “espaço de ficção. Mas um espaço de ficção em que o 

conhecimento científico pode ser acoplado ao poético, fecundando-se mutuamente e 

potenciado pela afetividade da apreensão sensorial9”. Vertemos, nesse texto, tal 

compreensão para o espaço, aparentemente, árido da sala de aula, assumindo-a 

como “espaço de ficção”, de produção de sentidos pelo encontro de outras ficções. 

Próximo ao sentido de ficção, presente nesse texto, está o de imagem. Imagens 

também são tomadas aqui como potencialidades de conhecimentos que se 

estendem além dos limites da denotação. Representações modeladas “para dar 

conta da complexidade e vastidão infinitas do mundo”.  

Para conhecer é preciso imaginar. Ao estabelecer essa afirmação, Georges Didi-

Huberman, nos reporta a esse redimensionamento da relação entre imagem e 

saber10.  Diante de uma imagem, estaríamos diante de uma porta aberta. Nada nos 

seria ocultado, mas, ao mesmo tempo, a luz que dessa abertura emerge e nos atrai, 

também “quase nos cega, nos controla”. Essa “mesma abertura nos detém”. 

Contemplar uma imagem “é desejá-la, é esperar, é estar diante do tempo”. Diante 

de uma imagem, estaríamos diante do tempo. “Mas que tipo de tempo? De quais 

plasticidades e de quais fraturas, de quais ritmos e de quais golpes de tempo 

podemos tratar nessa abertura da imagem?” 11. 

Diante de uma imagem, o presente não deixa nunca de ser reconfigurado. Uma 

imagem é sempre uma atualização; assim como também é incessante a 



 

 434 

reconfiguração do passado, diante de uma imagem. Uma imagem só se transforma 

em algo pensável em uma construção de nossa memória12.   

Imagens são construções de tempos heterogêneos. Passado e presente se 

entrelaçam e se reconfiguram em produções de sentido, em ficções, criadas pelo 

rearranjo de um repertório sedimentado, mas, no entanto, mobilizado pelo choque 

com outras referências em aquisição.   Imagens não são criações alheias ao seu 

espectador, antes, necessitam de seu olhar para que aconteçam. E esse 

acontecimento se dá, continuamente, no encontro entre as “coisas” do mundo e 

nosso repertório imagético já sedimentado por outros encontros do mesmo tipo. As 

imagens abrem e se fecham a nós ao movimento de nossas sensações e intelecções, 

ao movimento de nossas atualizações e reminiscências. Mantém-se em abertura, 

esquivando-se de uma explicação que possa interromper seu fluxo de sentidos 

múltiplos, por vezes, assumindo feições a cada novo lance de olhar, lance de 

propósitos, definidos, por vezes em desvios. 

Esse movimento incessante de criação e recriação mantido pela trama de 

tempos, do visível e invisível, estabelecida na relação daquele que olha com aquilo 

que é olhado13, nulifica o uso da imagem como ilustração. Uso apontado como uma 

limitação que relega    

a imagem a um lugar subordinado e subsidiário do “conhecimento 
verdadeiramente valioso”, que parece estar fora e mais além da  imagem. 
No uso da imagem como ilustração, ou quando a imagem se converte em 
um objeto que deve ser fragmentado pela análise ou crítica ideológica ou 
política, não é alcançada a reorganização escolar que supostamente se 
busca promover14. 

Nossos interesse e intenção convergiram para a produção de sentido gerada no 

encontro entre as várias imagens componentes das ficções definidas como pontos de 

partida, como núcleos e potencialidades de conhecimento sobre um conceito – o de 

“experiência”, como definido por John Dewey - que pôde ser também experimentado, 

elaborado em sua relação com os acontecimentos cotidianos, com a vida de cada um 

daqueles que participavam dessa ação de ensino e aprendizagem sobre o ofício da 

educação.  

O que é uma experiência? Para John Dewey – em definição quase a mesma 

daquela de Guimarães Rosa - uma “experiência ocorre continuamente, porque a 



 

 435 

interação com o ser vivo com as condições ambientais está envolvida no próprio 

processo de viver”15. Porém, nem toda experiência pode ser considerada “uma” 

experiência, ou uma “experiência singular”16. Nem tudo que experimentamos 

cotidianamente, segundo Dewey, consuma-se um “uma” experiência. Nem sempre 

aquilo que “observamos e o que pensamos, o que desejamos e o que obtemos”, 

concordam entre si. Muitas vezes nossas experiências se perdem em “distração e 

dispersão”17.  

Em contrapartida “uma” experiência acontece quando o “material vivenciado” 

descreve seu curso até a sua conclusão. “Então, e só então, ela é integrada e 

demarcada no fluxo geral da experiência proveniente de outras experiências”. Assim 

como em uma obra de arte, em “uma” experiência,  

os diferentes atos, episódios ou ocorrências se desmancham e se fundem 
na unidade, mas não desaparecem nem perdem seu caráter próprio ao 
fazê-lo – tal como, em uma conversa amistosa, há um intercâmbio e uma 
mescla contínuos, mas cada interlocutor não apenas preserva seu caráter 
pessoal, como também o manifesta com mais clareza do que é seu 
costume18. 

Por essa unidade que a caracteriza, a “experiência singular” não pode encontrar 

seu término em uma cessação; seu desfecho é a consumação determinada pela 

integração das partes em um todo único. “A existência dessa unidade é constituída 

por uma qualidade ímpar que perpassa a experiência inteira, a despeito da variação 

das partes que a compõem”. Não podemos, segundo Dewey, distinguir tal unidade 

que caracteriza essa experiência única como “afetiva, prática nem intelectual, pois 

esses termos nomeiam distinções”. Tampouco podemos afirmar, ainda em 

consonância às ideias desse autor, que “uma” experiência é o resultado da soma 

desses três “adjetivos de interpretação”. Mesmo chegando à constatação de certa 

predominância de uma propriedade – intelectiva, afetiva ou prática – usando-a como 

designação posterior para definir “uma” experiência vivida, nomeando-a, “em sua 

significação final”, como intelectual, por exemplo, não podemos desconsiderar que, 

“em sua ocorrência efetiva, também foram emocionais; tiveram um propósito e 

foram volitivas”. Esses “traços distintivos”- intelectual, afetivo e prático – se perdem 

na constituição de “uma” experiência, por isso não é a sua soma que determinará a 

“qualidade ímpar” dessa “experiência singular”, e sim a sua presença íntegra e 

única.  



 

 436 

Dewey abordará a predominância desses “traços distintivos” como designação 

de experiências, problematizando sua validade, pela elucidação e comprovação da 

integralidade dessas três instâncias como qualificação da experiência, como “uma” 

experiência “singular”. Inicialmente dimensiona uma “experiência de pensamento”, 

afirmando que nenhum “pensador pode exercer sua ocupação, a menos que seja 

atraído e recompensado por experiências integrais, totais que valham a pena 

intrinsecamente”. Desprovido de tais experiências, esse pensador ficaria 

“completamente incapacitado de distinguir o pensamento real do artigo espúrio”. O 

pensamento para Dewey, “se dá em um fluxo de ideias”; mas a formação desse 

fluxo somente é possível porque as ideias são “fases, afetiva e praticamente 

distintas [...] são variações móveis, não separadas e independentes [...] e sim 

matizes sutis de uma tonalidade penetrante e em desenvolvimento”19.  

O término de uma experiência de pensamento é reconhecido como “tirar uma 

conclusão”.  Porém, muitas vezes, “a formulação teórica desse processo é feita em 

termos que escondem por completo a semelhança da ‘conclusão’ com a fase que 

consuma cada experiência integral em evolução”. Assim como a experiência de ver 

uma “tempestade atingir seu auge e diminuir gradativamente”, a experiência de 

pensamento é integrada por um  

movimento contínuo dos temas. Assim como no oceano durante a 
borrasca, há uma série de ondas, sugestões que se estendem e se 
quebram com estrondo, ou que são levadas adiante por uma onda 
cooperativa. Quando se chega a uma conclusão, ela é a de um movimento 
de antecipação e acumulação, um movimento que finalmente se conclui. A 
‘conclusão’ não é uma coisa distinta e independente; é a consumação de 
um movimento. 
Portanto, uma experiência de pensar tem sua própria qualidade estética.  
 

Uma experiência, para Dewey, somente poderá ser considerada “uma” 

experiência se dotada de qualidade estética, se possuir “integração interna e um 

desfecho atingido por meio de um movimento ordeiro e organizado”. Como em uma 

“estrutura artística”, tal qual a ação de um moleiro, transformando o barro em um 

“pote útil para guardar cereais”; ele o faz de modo  

regulado pela série de percepções que resumem os atos seqüenciais [...] 
há em cada etapa uma antecipação do que virá. Essa antecipação é o elo 
que liga o fazer seguinte a seu efeito para os sentidos. O que é feito e o 
que é vivenciado, portanto, são instrumentais um para o outro, de maneira 
recíproca, cumulativa e contínua20. 



 

 437 

 A imagem do oleiro, junto a da tempestade ou do oceano durante a “borrasca”, 

são imagens criadas e usadas por Dewey para corroborar sua ficção.  

Além dessas outras duas imagens são usadas por Dewey em seu texto como 

metáforas referentes a “uma” experiência. Uma, a imagem de uma pedra rolando 

morro abaixo. Em apelo à nossa imaginação, Dewey nos propõe a partilhar o 

interesse dessa pedra pelas “coisas que encontra no caminho, pelas condições que 

aceleram ou retardam seu avanço, com respeito à influência delas no final”. Ao final 

desse percurso descrito em atenção e interação com os obstáculos e auxílios, a 

pedra atingiria seu repouso como “culminação de um movimento contínuo”21.  

Em contraposição à essa metáfora, Dewey define as experiências desprovidas 

de qualidade estética, a maioria de nossas experiências, segundo o autor. Essas 

são caracterizadas pela ausência de interesse pelo vínculo entre os acontecimentos, 

ou pelo controle sobre sua rejeição ou seleção, inclusão ou exclusão que 

comporiam “uma” experiência. Essas experiências inestéticas são feitas de 

“começos e cessações, mas não inícios e conclusões autênticos. Uma coisa 

substitui outra, mas não a absorve nem a leva adiante”. São experiências frouxas e 

discursivas22. Para Dewey, os “inimigos do estético não são o prático nem o 

intelectual. São monotonia, a desatenção para com as pendências, a submissão às 

convenções na prática e no procedimento intelectual”23.  

“Vivenciar a experiência, como respirar, é um ritmo de absorções e expulsões”. 

Sua sequencia “é pontuada e transformada em um ritmo pela existência de 

intervalos, períodos em que uma fase é cessada e uma outra é inicial e 

preparatória”24. Como a alternância dos vôos e pousos dos pássaros, ritmados em 

vínculos, sem qualquer movimento aleatório, outra imagem usada por Dewey, dessa 

vez, em citação a Wiliam James. “Cada lugar de repouso, na experiência, é um 

vivenciar em que são absorvidas e incorporadas as consequências dos atos 

anteriores”, cada um deles trazendo um “significado que foi extraído e conservado”. 

Mesmo considerando as diferenças de tempos e espaços entre esse texto e 

conceitos criados por Dewey nos anos iniciais da década de 1930 e os nossos, 

atualizamos, por essa leitura nossas próprias experiências ou nossas interações com 

as condições ambientais com as quais estamos envolvidos. Para que nesse ato de 



 

 438 

reconhecimento, pudéssemos avaliar a interferência da qualidade de nossas 

experiências. “Escrito há quase 80 anos, o livro levanta apontamentos extremamente 

pertinentes ao nosso tempo:  

analisa e pontua o que ocorre na complexa relação entre o mundo e o 
corpo, através dos sentidos. Dewey descreve com o termo experiência, não 
uma simples e corriqueira descrição de momento vivenciado, mas uma 
experiência singular, onde o corpo, a mente e objetos envolvidos estão em 
completa interação. Vivenciar uma experiência é viver uma intensificada, 
concentrada, ‘exponenciada’ e consciente relação do que se passa com o 
mundo e com nós mesmos. Essa experiência descrita apor Dewey é algo 
que ocorre quando há uma completa fusão entre o sujeito e o objeto 
vivenciado, é um processo envolvido em consciência corpórea e 
sentimental25 (C. X.). 

 Essa atualização, tal como esta citada acima não se fez somente por esse 

encontro com a ficção de John Dewey, mas pelo relacionamento dessa com as 

muitas imagens da ficção de Abbas Kiarostami. 

“Onde Fica a casa de meu amigo?” ou Khane-ye doust kodjast?, uma ficção  

lançada em 1987, criada por  imagens que ocupam espaços de tempo propícios à 

contemplação. Imagens que se abrem ao espectador em concisão, precisas em sua 

função como partes de uma narrativa cujo início é determinado pelo movimento de 

uma porta entreaberta, definida em planos de uma espécie de azul desgastado pelo 

tempo. Não fecha tampouco se mantém ou é mantida aberta, apenas bate em pulso 

determinado pela força dos pequenos impulsos provocados pelos choques 

intermitentes. Dessa abertura instável, escapam sons das vozes de crianças. 

Permanece assim, uma porta batente, até a chegada de alguém, quando é aberta em 

firme propósito. 

E então nos é tornado visível aquilo que se mantinha atrás da porta que teimava 

não cerrar. Nos é dado a ver uma sala de aula com seus alunos e as relações que ali 

eram estabelecidas. Alunos sentados em dupla. Dois meninos. Uma tarefa não 

cumprida. A repreensão. Choro e um olhar atento. Um caderno esquecido e a 

necessidade de um encontro. O menino precisa encontrar o colega para devolver-lhe 

o caderno esquecido. Porém ele não sabe aonde mora o amigo.  

Parte, então, em uma busca ‘às cegas’, seguindo caminhos em ziguezague 
e vai-e-vem, de uma cidade a outra, se inserindo no cotidiano de pessoas 
desconhecidas, absorvendo o modo de vida destas pessoas [...] A trajetória 
do menino em busca de seu amigo para devolver-lhe o caderno se 
assemelha ao vôo do pássaro [...] e as paradas nas casas e os empecilhos 
durante a travessia são como os pousos (R. Z.). 



 

 439 

Cada passo dado é sentido, muitas vezes sofrido e transformado em novas 
ações num sinal de persistência e integridade [...] Todos os pequenos fatos 
significam algo no interior desse menino que quando se percebe com o 
caderno de seu amigo por engano, sente-se intensamente na obrigação de 
devolvê-lo, mantém uma meta firme e segue adiante, seja o que acontecer 
[...] O filme se desenrola de uma maneira sutil, é tanto um esforço e ao 
mesmo tempo dá uma sensação de calma, faz-nos vivenciar um pouco 
dessa relação atenta com o tempo, uma lentidão não muito comum nos 
filmes mais próximos, americanos e até europeus. Tanto que sua relação 
segue na mesma dinâmica, uma coisa só pode acontecer depois da outra e 
em conseqüência delas, como o vôo dos pássaros, onde está tudo ligado, 
cada cadência significativa para um novo pousar ou voar [...] (Y. M.). 

Antes, porém, dessa partida, o garoto tenta, em vão, obter a permissão da mãe, 

porém não é ouvido.  

Este é apenas um dos obstáculos que ele vive nesta narrativa, que por meio 
de sua construção como obra de arte estabelece uma relação com as ideias 
de John Dewey a respeito de experiência estética, percebidas não apenas 
através da história do garoto como também da estrutura narrativa do filme 
[...] O diretor Abbas Kiarostami utiliza das relações entre as pessoas do 
vilarejo e o menino, para de forma poética, demonstrar diferentes 
entendimentos a respeito do saber e do aprendizado, levando o 
personagem a um percurso de conhecimento e experiências singulares [...] 
a experiência da história está em seu todo carregado de suas partes que 
vão constituindo-se como obra, os enredos de cada situação vivida pelo 
garoto têm um ritmo e movimento particulares, esse ritmo é observado 
também na relação de Ahmed como o senhor construtor de janelas de 
madeira, cada qual com seu tempo de fazer as cosias [...] Essa troca de 
portas é uma bela analogia a respeito do passado e do futuro que o diretor 
retoma quando Ahmed retorna a vila de seu amigo, e encontra um velho 
marceneiro que resolve ajudá-lo a encontrar a pessoa que procura. Durante 
o trajeto, este senhor narra estreita relação com o vilarejo adquirida na 
feitura das portas de madeira da cidade. Todas elas teriam sido feitas por 
ele, o que o liga diretamente com aquela comunidade e seus moradores, 
Suas experiências estão relacionadas com o que viveu ali [...] (V.R.). 

Nas relações feitas durante o filme percebemos que as experiências vividas 
por Ahmed, o aprendizado tanto a ele quanto para quem assiste ao filme 
não se dá por meio das instâncias legitimadoras da educação [...] sua 
experiência se dá pelas relações vividas em seu percurso cheio de 
dificuldades [...] O espectador também faz esse percurso recriando o sentido 
dado pelo diretor. Experimentamos a obra enquanto fazemos as relações 
entre os acontecimentos, as metáforas e as pausas visuais criadas por 
Kiarostami e nossas próprias experiências, fazendo com que a obra 
dependa também, da apreciação para ser completada (V.R.). 

Além das experiências de Ahmed o filme nos oferece outra experiência, a de 
assistir a ele. Porém não é assistir passivo, ao longo do filme, relações são 
traçadas, experiências que já tivemos em época de escola são revisitadas. 
No desenrolar das cenas, envolvemo-nos com a saga do garoto, criamos 
hipóteses, tentamos pensar como o personagem, afligimo-nos e ao final 
ingerimos, digerimos e porque não regurgitamos o material visto. Assim 
temos uma experiência singular, vivida de forma estética: afetivamente, 
intelectualmente e de forma prática (F. Z.). 

Sob uma visão ocidental – e porque não ignorante? – parece um tema 
banal. Porém as idas e vindas do garoto mostram muito mais do que um 
gesto gentil. Nos mostram um acontecimento na vida desta criança, algo 



 

 440 

que se torna marcante por ser uma experiência verdadeira e única. Neste 
ato de procura, o garoto implica toda sua vontade, razão e emoção [...] A 
experiência singular é um movimento do ser, ou seja, sua modificação, o 
que o filme mostra de forma literal, física e espacial: o garoto desloca-se por 
labirintos de construções, sobe e desce morros e escadas [...] Estamos 
acostumados a ver filmes de grandes histórias, extraordinárias, com 
diversas ações e suspenses, que não encontramos em ‘Onde fica a casa de 
meu amigo?’. Há algo que poderia ser considerado por nós como 
monotonia, que causa estranhamento. ‘O acúmulo de tantas impressões 
quanto possível é tido como vida’26. No entanto, estamos nos deparando a 
um encadeamento de situações que seguem um fluxo único e coerente, é 
esse fluxo que nos faz interpretar as cenas como arte - como intenção do 
diretor para alcançar suas pretensões e objetivos [...] é surpreendente! É 
surpreendente como podemos nos surpreender com algo tão simples. A arte 
não está no espetáculo, pode até fazer parte dele. Arte está onde há 
envolvimento humano, onde há humanidade, onde há humanidade em sua 
completude (M. S. N.). 

Estrada em ziguezague. Ruas em labirinto. Encontros entre tempos.  

[...] O filme todo retrata um outro tempo, um tempo que nosso mundo deixou 
de prezar, um tempo cheio de tempo. Existe uma calma que se perdeu, uma 
seriedade e integridade que se desvinculou com o que realizamos 
atualmente [...] O filme me fez prezar e rever a tranquilidade e integridade 
que perdemos, e que pouquíssimas vezes vivenciei na vida (C.X.). 

Narrações. Madeira e ferro. Portas e janelas. Recortes de luzes coloridas 

projetadas na parede, o vento.  

O filme me atentou também para enxergar essa rede que formamos o tempo 
inteiro, essa relação entre pessoas e experiências [...] O menino também 
entra nesse papel de obstáculo, no momento em que não tem paciência 
para ouvir o velho que constrói portas, achei bonita essa inversão e a 
simbologia da porta como algo manufaturado, experienciada em 
contrapartida ao técnico, massivo conjunto de portas de ferro (Y. M.).  

No filme pude ver na figura de um senhor, que ajudou o protagonista a 
encontrar a casa do amigo [...] um narrador, e para mim a figura do narrador 
é repleto de experiências, vividas ou ‘inventadas’ nas suas narrações [...] 
Para o protagonista o encontro com o narrador não pareceu proveitoso 
durante o momento que aconteceu, pois a sua preocupação em entregar o 
caderno de tarefas de seu amigo, e voltar cedo para casa, era mais 
importante, o que me mostrou o quanto desperdiçamos dentro de uma 
experiência, onde podemos por ora focar tanto em algo e deixar coisas 
muito importantes de lado, mas que pode ser retomado no final dessa 
experiência, se ela for completa, como já disse, onde podemos ver o 
processo de uma forma linear e inteira, ou não tão linear, mas ver tudo o 
que passamos [...] a atenção ao decorrer do processo da experiência, e ao 
final com a reflexão sobre o que houve, é essencial, a meu ver, dessa 
experiência singular e estética, diferente de uma reprodução automática [...] 
Depois dessa experiência que tive com a leitura, discussão e releitura do 
texto, comecei a me preocupar com o tipo de cada experiência, tornando-me 
também uma espectadora de meus atos, ainda não descobri se isso é algo 
bom, mas estou gostando dessa análise crítica, porém sutil, dos 
acontecimentos em minha vida (J.M.). 

Kiarostami cria assim uma expectativa no espectador, o que faz do filme, 
aparentemente monótono pela falta de grandes conflitos e pela simplicidade 



 

 441 

das ações de um garoto e de moradores de uma vila, vire grandes 
ensinamentos a respeito do mundo e da educação [...] acaba voltando à sua 
casa onde ainda triste por não concluir sua missão, recusa a comida da 
mãe, mas faz sua lição enquanto observa sua mãe pela janela, lutando 
contra a força do vento para pegar as roupas do varal [...] (V.R.). 

O caderno, uma flor, imagens narradas em motes para “uma” experiência, 

narrada em outras imagens. 

Ter uma experiência é algo completo, onde juntamos os momentos de 
planejamento do fazer no momento, a sensação do que está acontecendo, 
as lembranças que nos trazem sentimentos e nos fazem criar esse mundo 
único, que pode acontecer em segundos, ou então em um longo período, 
mas que, para mim, pode ser distinguido o decorrer de tudo, com início, 
meio e fim [...] (J.M.). 

O importante nessa história não são os ‘grandes eventos’, não há nada 
disso, o que interessa é o caminho que é feito para solucionar o problema, 
tudo o que o menino tem que ir superando (F. C. P.). 

[...] a trajetória feita tornou-se parte de Ahmed, a flor que deixou no caderno 
de Nematzadeh era uma representação disso, de todo o signficado de sua 
experiência (F. C. P.). 

Tais foram algumas das imagens narradas em abertura nas duas ficções de 

Dewey e Kiarostami.  Imagens feitas de tempos. Dos tempos das imagens que 

compunham as duas ficções, do presente de suas atualizações, do passado que as 

reconfiguravam. Das experiências vividas e reconduzidas pela memória. Da 

experimentação de “uma” experiência a ser compreendida. Dessas imagens outras 

ficções se modelam, dando formas à “complexidade e vastidão infinitas do mundo”.   

  

 

 

 

 

 

 

    

 

 



 

 442 

 

                                                
1 ROSA, G. O espelho In ROSA, G. Primeiras Histórias. 49ª. imp. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001, pp. 119-
128. 
2 Jorge Luis Borges narra em seu Do rigor na ciência, deixado em abertura, como as tradicionais narrativas, as 
edificações de um rigor desmesurado, expondo também o seu contrário. A suspensão definida pelo final em 
aberto, encaminhado pela ambivalência de um rigor extremado e sua ausência, deixa espaço para aquele que 
participa com sua leitura, da compreensão dessa narrativa: “...Naquele Império, a Arte da Cartografia alcançou 
tal Perfeição que o mapa de uma única Província ocupava toda uma Cidade, e o mapa do império, toda uma 
Província. Com o tempo, esses Mapas Desmesurados não foram satisfatórios e os Colégios de Cartógrafos 
levantaram um Mapa do Império que tinha o tamanho do Império e coincidia pontualmente com ele. Menos 
Afeitas ao Estudo da Cartografia, as Gerações Seguintes entenderam que esse dilatado Mapa era Inútil e não 
sem Impiedade o entregaram às Inclemências do Sol e dos Invernos. Nos desertos do Oeste perduram 
despedaçadas Ruínas do Mapa, habitadas por Animais e por Mendigos; em todo o País não há outra relíquia das 
Disciplinas Geográficas”. BORGES, J. L. Do rigor na ciência In BORGES, J. L. O Museu. Obras completas de 
Jorge Luis Borges. São Paulo: Globo, 1999. 1 v., p. 247.  
3 BENJAMIN, W. apud MATOS, O. C. F. O iluminismo visionário: Benjamin, leitor de Descartes. 1ª. reimp. São 
Paulo: Ed. Brasiliense, 1999, p. 73. 
4 MENESES, U. T. B. Entrevista concedida ao jornal Cores Primárias 
<www.coresprimarias.com.br/ed_10/ulpiano_p.hp> acesso em 01/04/2012. 
5 Idem. 
6 MENESES, U. T. B. Da Arqueologia Clássica ao Patrimônio Cultural: os sentidos da cultura material e seus 
desdobramentos <http://comunicacao.fflch.usp.br/sites/comunicacao.fflch.usp.br/files/outorga_ulpiano.pdf> 
acesso em 01/04/2012. 
7 Idem. 
8 Idem, ibidem. 
9 Idem, ibidem. 
10 O potencial da imagem como lugar de elaboração de conhecimentos, vem sendo redimensionado também no 
campo educacional, como por exemplo, pelos estudos em torno da pedagogia do imaginário ou a pedagogia de 
la imagen. Cf. TEIXEIRA, M. C. S. Pedagogia do Imaginário e função imaginante: redefinindo o sentido da 
educação. < www.revistas2.uepg.br> acesso em 01/04/2012 e DUSSEL, I; ABRAMOWSKI, A.; IGARZÁBAL, B.; 
LAGUZZI, G. Aportes de la Imagen en la Formación Docente: Abordajes conceptuales y pedagógicos. < 
http://cedoc.infd.edu.ar/upload/24_2010_Documento_Pedagogias_de_la_Imagen__Ines_Dussel_y_otros_version
_preliminar.pdf> acesso em 01/04/2012. 
11 DIDI-HUBERMAN, G. Ante el Tiempo: historia del arte y anacronismo de las imágenes. Buenos Aires: Adriana 
Hidalgo editora, 2008, p. 31.  
12 Idem, p. 32. 
13 DIDI-HUBERMAN, G. O que vemos, o que nos olha. 1ª. reimp.  Trad. Paulo Neves. São Paulo: Editora 34, 
2005.  
14 DUSSEL, I. [et.al.]. Op.cit.  
15 DEWEY, J. Ter uma experiência In Arte como experiência. Trad. Vera Ribeiro. São Paulo: Martins Fontes, 
2010, p.109.  
16 Em uma edição norte-americana de 2005 do texto “Ter uma experiência”, nos é apresentada a expressão an 
experience, para designar o conceito de experiência elaborado por John Dewey. Na edição brasileira de 2010, 
publicada pela Martins Fontes, encontramos a designação “experiência singular”. Cf. DEWEY, J. Art as 
experience. New York: Penguin Group, 2005.  
17 DEWEY, J. Op.cit. 
18 Idem, pp. 111-112. 
19 Idem, pp. 112-113. 
20 Idem, p. 131. 
21 Idem, pp. 115-116. 
22 Idem, p. 116. 
23 Idem, p.117. 
24 Idem, p139. 
25 Assim como nessa citação, também nas outras, que serão apresentadas nesse texto como exemplos dos 
resultados obtidos na ação de ensino e aprendizagem aqui descrita, serão resguardadas as identidades de seus 
autores, todos alunos da disciplina Didática Geral dos cursos de licenciatura em Música, Artes Cênicas e Artes 
Visuais, durante o ano de 2011.    
26 DEWEY, J. Op.cit., p. 124. 
 
 
REFERÊNCIAS 
 



 

 443 

                                                                                                                                                   
BENJAMIM, W. Obras escolhidas: Magia e Técnica, Arte e Política. Trad. Sérgio Paulo 
Rouanet. São Paulo: Editora Brasiliense, 1996.  
 
___. Origem do Drama Trágico Alemão. Trad. João Barrento. Lisboa: Assírio & Alvim, 2004. 
 
BORGES, J. L. Obras Completas de Jorge Luis Borges. Vol.1. São Paulo: Globo, 1999. 
 
DEWEY, J. Art as experience. New York: Penguin Group, 2005. 
___. Arte como experiência. Trad. Vera Ribeiro. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 
 
DIDI-HUBERMAN, G. Ante el Tiempo: historia del arte y anacronismo de las imágenes. 
Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora, 2008. 
 
___. O que vemos, o que nos olha. 1ª. reimp.  Trad. Paulo Neves. São Paulo: Editora 34, 
2005. 
 
DUSSEL, I; ABRAMOWSKI, A.; IGARZÁBAL, B.; LAGUZZI, G. Aportes de la Imagen en la 
Formación Docente: Abordajes conceptuales y pedagógicos. < 
http://cedoc.infd.edu.ar/upload/24_2010_Documento_Pedagogias_de_la_Imagen__Ines_Du
ssel_y_otros_version_preliminar.pdf> acesso em 01/04/2012. 
 
MATOS, O. C. F. O iluminismo visionário: Benjamin, leitor de Descartes. 1ª. reimp. São 
Paulo: Ed. Brasiliense, 1999. 
 
MENESES, U. T. B. Da Arqueologia Clássica ao Patrimônio Cultural: os sentidos da cultura 
material e seus desdobramentos 
<http://comunicacao.fflch.usp.br/sites/comunicacao.fflch.usp.br/files/outorga_ulpiano.pdf> 
acesso em 01/04/2012. 
 
___. Entrevista concedida ao jornal Cores Primárias 
<www.coresprimarias.com.br/ed_10/ulpiano_p.hp> acesso em 01/04/2012. 
 
RICOUER, P. A memória, a história, o esquecimento. 1ª. reimp. Campinas: Editora 
Unicamp, 2008. 
 
ROSA, G. Primeiras Histórias. 49ª. imp. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001. 
 
TEIXEIRA, M. C. S. Pedagogia do Imaginário e função imaginante: redefinindo o sentido da 
educação. < www.revistas2.uepg.br> acesso em 01/04/2012.   
 

 

Rita Luciana Berti Bredariolli  

é Bacharel e Licenciada em Educação Artística pela Unicamp, Mestre e Doutora em Artes 
pela Escola de Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo, ECA-USP e 
atualmente é professora do Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista “Julio de 
Mesquita Filho”, IA-UNESP. É autora de Das lembranças de Suzana Rodrigues: tópicos 
Modernos de Arte e Educação. Vitória: Edufes, 2007. 


