
 

 342 

JOHN DEWEY: UMA FRICÇÃO ENTRE O PENSAMENTO REFLEXIVO E A 
EXPERIÊNCIA 

 
 

Erick Orloski – UNESP 
 
 
RESUMO 
 
O texto apresenta e analisa dois conceitos segundo o filósofo norte-americano John Dewey: 
o de pensamento reflexivo e o de experiência estética. Tendo em vista serem desenvolvidos 
pelo autor em períodos e contextos diferenciados, são abordadas as particularidades de 
cada um, mas a ênfase do texto se dá numa análise comparativa de ambos, em função de 
suas similaridades, sugerindo a possível influência de um conceito em relação ao outro. 
 
Palavras-chave 
Arte; Educação; Formação de educadores; Experiência; Estética.  
 
 
RESUMEN 
 
El texto presenta y analiza dos conceptos con base en el filósofo estadunidense John 
Dewey: pensamiento reflexivo y experiencia estética. Como los dos fueran desenvueltos por 
Dewey en períodos e contextos diferenciados, son abordadas las particularidades de cada 
uno, pero la énfasis del texto está en la análisis comparativa de los dos, en función de sus 
similitudes, con una posible sugerencia de la influencia de uno concepto en relación al otro. 
 
Palabras clave 
Arte; Educación; Formación de educadores; Experiencia; Estética.  
 
 
 
Este artigo é um fragmento do capítulo I de minha dissertação de mestrado, 

intitulada Diálogos e reflexões com educadores: a instituição cultural como 

potencialidade na formação docente, defendida em 2005, no Instituto de Artes da 

UNESP, sob orientação da Profª Drª Mirian Celeste Martins. A pesquisa analisou o 

projeto Diálogos e Reflexões com Educadores, realizado pela equipe do 

Arteducação Produções no Centro Cultural Banco do Brasil de São Paulo, com base 

no ano de 2003, e como um grupo de educadores participantes do projeto tiveram 

seus processos de formação potencializados por esta experiência. Este texto 

concentra-se na análise realizada sobre os conceitos de pensamento reflexivo e 

experiência estética de John Dewey (1959; 2010). 

Ao estudarmos um conceito – ou possivelmente qualquer objeto – por mais 

atemporal e universal que possa parecer, acredito ser indispensável considerar o 



 

 343 

seu contexto, sendo que esta preocupação também está presente nas ideias do 

próprio Dewey. E muitos são os possíveis aspectos que podem contextualizar um 

objeto, sendo um deles a questão histórica.  

Impossível ler Como Pensamos (DEWEY, 1959), sem se ater ao fato de que foi 

escrito originalmente em 1910, ou seja, início do século XX, um período de grande 

efervescência artístico-cultural e científica, não apenas na Europa, mas também nos 

Estados Unidos, com reflexos em diversos países de todo o mundo, incluindo o 

Brasil, ainda que posteriormente. O espírito da chamada modernidade – também 

impregnado pela ideia de progresso – perpassa por diversas nações, partindo das 

consideradas mais desenvolvidas até as mais periféricas. É também indispensável 

relembrar que o autor em questão é norte-americano e que os Estados Unidos da 

América despontavam como a grande potência econômica – e militar – do século 

XX, sendo o grande ícone deste progresso desenfreado, o que traz consequências 

diversas a todo o mundo até hoje.  

Mas em relação a Como pensamos, o primeiro aspecto que me chamou a atenção é 

a linguagem utilizada pelo autor, me fazendo olhar cuidadosamente para a mesma, 

tendo em vista meu olhar contemporâneo. A publicação brasileira é de 1959, com 

tradução de Haydée de Camargo Campos, o que deve ser também levado em conta 

e reconheço que, se o estudo fosse feito diretamente do original em inglês, 

possivelmente as leituras – em amplos sentidos – poderiam ser diferentes. Ainda 

assim, as ideias colocadas pelo autor no livro, embora bastante complexas, parecem 

relativamente claras. 

Dewey demonstra seu grande fôlego filosófico e científico redigindo este verdadeiro 

tratado sobre o ato de pensar, adentrando as questões da psicologia, mas com claro 

direcionamento para o âmbito educacional. O título da obra e sua complementação 

demonstram claramente a preocupação do autor: Como pensamos – como se 

relaciona o pensamento reflexivo com o processo educativo: uma reexposição. Na 

realidade, esta é uma segunda edição que data de 1933 e, no prefácio da mesma, 

Dewey menciona que a obra foi substancialmente ampliada e que a revisão foi feita 

justamente no intuito de uma maior precisão e clareza de exposição de conceitos. 

Segundo os dados que obtive, a reedição deste livro acontece em 1933, no mesmo 



 

 344 

ano em que o autor publica Arte como experiência (DEWEY, 2010), sendo este um 

aspecto que, ao meu ver, potencializa as proximidades entre o conceito de 

pensamento reflexivo, do primeiro, e o de experiência estética, do segundo. Se 

pensarmos que este é justamente o período em que o autor já não estava mais 

lecionando – ao menos formalmente – em universidades e se dedica à produção de 

escritos e conferências, me parece que Dewey poderia estar vivenciando uma 

revisão e reelaboração de seus conceitos. Entretanto, não possuo conhecimento 

suficiente de sua obra como um todo para afirmar este pensamento. 

Retornando à Como pensamos e atendo-me ainda à questão da linguagem utilizada, 

Dewey parece ainda estar bastante influenciado por uma possível abordagem mais 

próxima ao positivismo, o que não acontece em Arte como experiência. Esta 

questão se exprime não apenas na linguagem utilizada, mas também por uma 

recorrente ideia de se atingir a verdade e/ou algo obscuro, incerto, a ser esclarecido. 

Olhando comparativamente as duas obras, tenho a impressão que nesta reedição 

de Como pensamos o livro não foi exatamente reformulado, mantendo os aspectos 

originais essenciais da edição de 1910. Mas é preciso reiterar que, ainda assim, o 

autor já apresenta um discurso crítico, principalmente em relação à questão 

educacional e aspectos tanto da lógica formal quanto a livre expressão, 

demonstrando novamente uma conexão das ideias do filósofo com as da 

contemporaneidade. 

Arte como experiência é um livro publicado na maturidade do autor, aos 72 anos de 

idade, a partir de uma série de dez conferências ministradas na Universidade de 

Harvard, no inverno e primavera de 1931. Segundo Ana Mae Barbosa (2001), trata-

se de sua obra mais complexa e curiosamente a menos estudada, provavelmente 

pelo fato de ter sido publicada quando o autor já era idoso e se encontrava afastado 

da mídia, e que desde a sua publicação tornou-se um desafio para os 

arte/educadores.  

Em relação à obra citada, meu estudo se concentra no terceiro capítulo, Tendo uma 

experiência. Selecionei trechos dos dois livros, que utilizarei no texto em paralelo e 

também de maneira alternada, visando apresentar e ao mesmo tempo estabelecer 

relações entre os conceitos de pensamento reflexivo e experiência. Os fragmentos a 

seguir, em minha leitura, funcionam como sínteses dos principais aspectos dos dois 



 

 345 

conceitos: 

O pensamento reflexivo faz um ativo, prolongado e cuidadoso exame de 
toda ou espécie hipotética de conhecimento, exame efetuado à luz dos 
argumentos que a apóiam e das conclusões a que chega. Qualquer das três 
primeiras categorias de pensamento pode produzir este tipo; mas para 
firmar esta crença em sólida base de evidência e raciocínio, é necessário 
um esforço consciente e voluntário. (DEWEY, 1959. p. 18) 

A experiência ocorre continuamente, porque a interação do ser vivo com as 
condições ambientais está envolvida no próprio processo de viver. Nas 
situações de resistência e conflito, aspectos e elementos do eu e do mundo 
implicados nesta interação modificam a experiência com emoções e ideias, 
de modo que emerge a intenção consciente. (DEWEY, 2010. p. 109) 

Ativo, consciente e voluntário, bem como intencional, estas palavras apontam para a 

característica que me parece um pressuposto essencial para ambos os conceitos e 

que sintetizaria como intencionalidade. As categorias de pensamento que o autor se 

refere em Como pensamos são, na realidade, vários sentidos que ele identifica para 

a palavra pensamento, colocando inclusive que, até então, uma nítida diferenciação 

entre os vários sentidos de pensar.  

Um destes sentidos é o orgânico, num curso desordenado de ideias que flui ao 

acaso. Seriam as ideias e/ou imagens que nos vem à mente independente de nossa 

vontade, passam pela cabeça, de forma automática e desordenadamente. Dewey 

exemplifica com a brincadeira da criança de tentar parar de pensar, o que segundo 

ele seria impossível. Embora comum esta forma de pensamento seria a oposta ao 

pensamento reflexivo, tendo em vista a necessidade de intenção consciente, 

voluntária, ativa. 

Ainda em contraposição a esta forma orgânica de pensamento, despontam outros 

dois elementos fundamentais ao pensamento reflexivo: ordem e consecutividade. 

Diferentemente de um fluxo involuntário e desordenado de ideias, o pensamento 

reflexivo se caracterizaria como uma sequência consecutiva e ordenada de ideias. 

Numa sequência consecutiva, as ideias não fluem ao acaso, mas uma em 

consequência da outra, estabelecendo uma ordem entre as mesmas e isto tudo num 

movimento continuado para um fim comum. Cada parte do todo do pensamento 

reflexivo traria em si um elemento da parte anterior, progredindo em direção a uma 

conclusão. 

O mesmo ocorre com a experiência, que ocorre continuamente. Na experiência do 



 

 346 

pensamento ou em uma experiência há a mesma estrutura de inter-relação ente as 

diferentes partes que a compõem, que caminham em direção à culminância. Cada 

parte conduz à outra e traz em si a que veio antes, ainda assim cada uma tem sua 

distinção em si própria. Este é um aspecto ao qual me aprofundarei melhor logo 

adiante.  

 “... são os elementos intrínsecos e a pressão das circunstâncias que introduzem o 

pensar verdadeiramente reflexivo lógico ou as qualidades reflexivas (DEWEY, 1959, 

p. 86)”. Para poder levantar mais um elemento presente nos conceitos, tive de 

recorrer a este outro trecho de Como pensamos. A questão da pressão das 

circunstâncias, tal qual nesta citação, bem como a “interação do ser vivo com as 

condições ambientais” (DEWEY, 2010. p. 109), trazem à tona a questão do contexto. 

A importância de elementos internos e externos no processo do pensamento 

reflexivo ou de uma experiência é constantemente reiterada pelo autor e este é 

possivelmente um dos principais aspectos que fazem do pensamento de Dewey 

relevante e necessário à educação contemporânea. 

Segundo Barbosa (2001, p. 17):  

A ideia sustentada por Dewey, de que julgamentos não podem existir 
separados dos contextos nos quais o questionamento tem lugar, ilumina a 
pedagogia pós-moderna. 

Sua posição acerca do contextualismo do questionamento o leva a um 
conceito de ética que envolve a avaliação e resolução de reclames 
conflitantes de valores experienciados. Dewey rejeita a noção tradicional de 
deveres e direitos fixos e julga que o atomismo moral levara a práticas 
sociais desastrosas. Posteriormente, aqueles que trabalharam como 
educadores nas décadas de 70 e 80 puderam comprovar que pouco 
resultou para a prática educativa da síndrome classificatória que pretendeu 
estabelecer estágios de comportamento, definidos como universais, 
portanto descontextualizados.  

Esta citação explicita bem a visão da autora em relação ao período de esquecimento 

e desvalorização das ideias de Dewey, abrindo para a questão da importância que 

seus conceitos passam a ter a partir dos anos de 1990, bem como a própria ideia de 

contextualização. Não por acaso, contextualização é umas das três dimensões que 

integram a Proposta Triangular, teorizada pela a autora. 

Em minha leitura dos conceitos de pensamento reflexivo e experiência, Dewey 

menciona elementos que se referem a um contexto interno e externo à criatura viva. 

O interno está ligado a esta ideia do orgânico, das condições naturais – ou mesmo 



 

 347 

adquiridas – do indivíduo, sendo um elemento muito interessante, suscitado pelo 

autor, a curiosidade.  

A curiosidade desponta como ingrediente primário dos germes que, ao se 

desenvolverem, poderão se transformar no pensar reflexivo.  Este elemento 

orgânico nos leva à busca de conhecimento, mas pode e deve ser aproveitada, 

transformada em um processo consciente. O autor aproveita para fazer uma ponte 

com a questão do ensino, colocando que o professor deve aproveitar este elemento 

comum dos educandos, instigando um processo de investigação e verificação. 

Outros dois elementos muito importantes vêm a compor à construção do 

pensamento reflexivo: investigação e verificação.  Estes, que pressupõem uma 

atividade consciente e voluntária, funcionam como catalisadores para a 

transformação da simples curiosidade na ação do pensar reflexivo. Mas, para que 

esta reação aconteça, não basta a curiosidade e os referidos catalisadores, ainda 

em relação ao contexto, existe o elemento externo ao indivíduo. 

Em sua busca de uma aproximação do conhecimento filosófico com as questões da 

prática cotidiana, Dewey se vale de muitos exemplos de situações hipoteticamente 

reais e, em Como pensamos, faz um jogo de suas reflexões com a realidade escolar 

do período com base em suas críticas. Infelizmente parece manter ainda hoje uma 

série de características de um século atrás. Além das exemplificações de situações 

reais e escolares, em alguns momentos o autor nos proporciona belas metáforas: 

O pensamento tem como ponto de partida o que se denominou 
apropriadamente uma bifurcação de caminhos, uma situação ambígua, que 
apresenta um dilema, que propõe alternativas. Não existe reflexão, quando 
consentimos que nossa atividade mental passe insensivelmente de um 
assunto para o outro, ou que nossa imaginação se entregue livremente a 
seus caprichos. Caso se apresente, porém, uma dificuldade, um obstáculo, 
no processo de alcançar uma conclusão, precisamos deter-nos. Na 
suspensão de incerteza, trepamos metaforicamente em uma árvore; 
procuramos atingir um lugar donde possamos inspecionar outros fatos e, 
por um descortino mais completo da situação, compreender a relação 
desses fatos entre si. (DEWEY, 1959, p. 23) 

Em meio a uma bifurcação de caminhos, subimos em uma árvore e, ao avistarmos o 

qual julgamos melhor, optamos por segui-lo. Parece-me uma metáfora simples, mas 

de enorme beleza e aplicável a qualquer aspecto da vida, bem como também 

sintetiza praticamente todos os aspectos presentes nos conceitos em questão. Tanto 

o pensamento reflexivo quanto a experiência do pensamento tem como estopim uma 



 

 348 

situação de perplexidade, dúvida, enfim, um problema. 

Este problema, imerso às condições internas e externas do indivíduo, desencadeia o 

processo de investigação e verificação, numa sequência consecutiva de ideias e 

emoções, que caminham em direção a uma resolução. Ainda não entrarei no âmbito 

que trata de uma conclusão ou uma consumação. Caso não haja este processo 

consciente e voluntário, o mesmo não se caracterizaria como pensamento reflexivo 

e/ou experiência de qualidade estética. 

As coisas acontecem, mas nem são definitivamente incluídas nem 
decisivamente excluídas; vagamos com a correnteza. Cedemos de acordo 
com a pressão externa ou fugimos e contemporizamos. Há começos e 
cessações, mas não há inícios e conclusões autênticos. Uma coisa substitui 
outra, mas não a absorve nem a leva adiante. Há experiência, porém ela é 
tão frouxa e discursiva que não é uma experiência singular. É 
desnecessário dizer que tais experiências são inestéticas. (DEWEY, 2010, 
p. 116) 

Gostaria neste momento de abrir um parêntese: quantos educadores, apenas 

falando em Brasil, não vagam com a correnteza em sua atuação? Sabemos que os 

motivos para isto são muitos, internos e externos aos professores. Este estudo não 

tem o intuito de responsabilizar os professores pelos problemas da educação 

brasileira – como muito se tenta fazer – nem eximi-los de sua responsabilidade 

perante sua própria formação. Mas, tal qual fundamenta o próprio Dewey, o contexto 

é um elemento fundamental no processo. 

Uma metáfora foi usada por Dewey para exemplificar uma experiência. Esta se 

tornou um exemplo recorrente, citada por diversos autores ao mencionar o autor e o 

conceito de experiência: 

Talvez possamos ter uma ilustração geral, se imaginarmos que uma pedra 
que rola morro abaixo tem uma experiência. Com certeza, trata-se de uma 
atividade suficientemente “prática”. A pedra parte de algum lugar, e se 
move, com a consistência permitida pelas circunstâncias, para um lugar e 
um estado em que ficará em repouso – em direção a um fim. 
Acrescentemos a esses dados externos, à guisa da imaginação, a ideia de 
que a pedra anseia pelo resultado final; de que se interessa pelas coisas 
que encontra no caminho, pelas condições que aceleram e retardam seu 
avanço, com respeito à influência delas no final; de que age e se sente em 
relação a elas conforme a função de obstáculo ou auxílio que lhes atribui; e 
de que a chegada final ao repouso se relaciona com tudo o que veio antes, 
como a culminação de um movimento contínuo. Nesse caso, a pedra teria 
uma experiência, e uma experiência com qualidade estética. (DEWEY, 
2010, p. 115-116) 

Embora receoso de exceder a devida quantidade de citações, ainda sim julguei 



 

 349 

importante acrescentar e comentar este exemplo referencial, justamente pelo fato de 

não ser o que mais me identifico. Primeiramente classifico o exemplo como uma 

fábula, tendo em vista o uso de um elemento inanimado, não humano, para 

estabelecer uma relação com o homem. Obviamente, nenhum problema em relação 

a isto, pois, além do próprio autor enfatizar ser uma situação imaginária, muitos 

outros autores em toda a história da humanidade utilizaram o mesmo recurso – por 

sinal, muito adequado – para estabelecer relações filosóficas com a realidade, além 

de outras. Contudo, a maioria dos outros exemplos utilizados por Dewey, ainda que 

fictícios, fazem menção à uma situação real, muitas vezes da vida cotidiana. 

A metáfora que me seduziu é do pensamento reflexivo enquanto navegação e, 

realizei uma colagem de diferentes momentos, na realidade, uma ampliação da 

imagem proposta pelo autor, advinda de minha leitura dos conceitos estudados. Os 

mesmos nexos podem ser estabelecidos em relação à experiência estética, mas sua 

exemplificação e/ou conceituação em relação à própria arte é certamente mais 

eloquente.  

Manter o espírito preso a um assunto é como manter um navio preso a sua 
rota: muda-se constantemente a posição, ao mesmo tempo que se 
conserva a unidade de direção. Pensar consistente e ordenadamente é, 
precisamente, realizar tal mudança dentro de dada matéria. (DEWEY, 1959, 
p. 55) 

 ... no decurso da reflexão, emergem conclusões parciais: há pontos de 
parada, desembarcadouros provisórios do pensamento decorrido, que são 
também estações de partida do pensamento subsequente. Não atingimos a 
conclusão de um salto só. Em cada nível de parada, convém retraçar os 
processos percorridos e medir, para nós mesmos, quanto, ou quão pouco, 
do material previamente pensado, na realidade fundamenta a conclusão 
obtida e como fundamenta. Assim, premissas e conclusões são formuladas 
ao mesmo tempo, em relação mútua definida, e as formas pertencem a tais 
formulações. (DEWEY, 1959, p. 82) 

A ideia de manter a rota, mudando constantemente de direção, mas ainda assim 

conservando uma unidade de direção parece-me a descrição perfeita para a 

continuidade dinâmica necessária à qualidade reflexiva do pensamento. Ao 

ingressar na graduação, me deparei com um conceito, ao estudar a composição nas 

artes visuais, que me marcou muito, mais em seu sentido metafórico do que formal: 

equilíbrio assimétrico. Uma forma pode estar equilibrada, mas não de maneira 

simétrica e seu ponto de equilíbrio pode não estar no centro.  

Somemos à situação as condições internas ao barco, de sua natureza, como 



 

 350 

tamanho, resistência, se possui velas ou não, tudo isto diferencia o seu processo de 

navegação dos demais barcos, embora possa manter o mesmo princípio de manter 

a rota alternando as direções e assim por diante. Além disto, influenciam 

diretamente neste processo as condições externas ao barco, como o vento, sol, 

chuva e próprio mar.  

Retomando a ideia dos professores que vagam com a correnteza em suas práticas 

educacionais, bem como a questão do contexto, no caso, suas condições de 

trabalho. Mesmo o melhor velejador do mundo, provavelmente, não venceria uma 

regata com um veleiro da mais baixa qualidade, ainda que conseguisse tirar o 

melhor proveito possível deste. Mas o melhor barco do mundo, sem um tripulante 

que saiba guiá-lo, também não sairá do lugar. Ou ainda, justamente, navegará a 

deriva. Mas até e nossos professores, como estão velejando em suas práticas 

docentes? Uma coisa é certa: são ondas bem difíceis de enfrentar. 

A ideia de desembarcadouros provisórios, entretanto, parece-me ainda mais poética 

e rica em significados. O processo contínuo do pensamento não é ininterrupto, 

pressupõe pontos de parada, de descanso e ao mesmo tempo saída para o 

pensamento subsequente. Cabe ao barqueiro vivenciar todo este processo de 

maneira voluntária e consciente, para que isto tudo não se torne demasiadamente 

automático e, portanto não reflexivo. 

Esta imagem fica cada vez mais clara para mim exatamente neste processo de 

redação deste trabalho. Aquela ideia ou parágrafo insolúvel de um determinado 

momento, no dia seguinte ou em outra ocasião, são resolvidos às vezes com certa 

simplicidade. Se pensarmos em um processo maior, levamos meses, por vezes 

anos, para apropriação pessoal um determinado conceito, em suas diversas 

concepções. Aconteceu desta maneira o meu processo com a experiência estética 

e, sobre a questão de continuidade desta, Dewey (2010, p. 111-112) coloca: 

Por causa da fusão contínua, não há buracos, junções mecânicas nem 
centros mortos quando temos uma experiência singular. Há pausas, lugares 
de repouso, mas eles pontuam e definem a qualidade do movimento. (...) 
Em uma obra de arte, os diferentes atos, episódios ou ocorrências se 
desmancham e se fundem na unidade, mas não desaparecem nem perdem 
seu caráter próprio ao fazê-lo... (...) A existência desta unidade é constituída 
por uma qualidade ímpar que perpassa a experiência inteira, a despeito  da 
variação das partes que a compõem.  



 

 351 

Nas experiências integrais, como o autor chega a se referir, não existe uma 

separação entre o intelectual e o estético, embora ações predominantemente 

práticas podem se tornar demasiado automáticas e não conscientes, portanto, 

também não reflexivas. Entre os elementos que qualificam esteticamente uma 

experiência, além da clara ênfase no aspecto intelectual, as emoções também 

aparecem como ingredientes importantes. 

Tal qual às formas de pensar, mas sem o mesmo detalhamento, Dewey também 

coloca que as emoções podem ser significativas ou apenas reflexos automáticos. No 

caso dos reflexos, tal qual sugere a própria nomeação, se definem por impulsos e/ou 

instintos orgânicos, tais como susto, rubor da face, entre outros, que podem vir a se 

tornar emoções significativas. Estas estariam em conexão com o seu objeto e seus 

resultados, ou seja, as emoções passam a ser significativas a partir do momento em 

que estão contextualizadas, associadas à um evento e/ou objeto. 

Tal como o pensamento, a emoção não vem do nada. Em uma situação configurada 

como de humilhação, o automático rubor da face pode se transformar em vergonha, 

assim como o um simples susto pode se transformar em medo em uma situação de 

perigo. Dewey mostra a diferenciação alegando que muitas vezes a emoção é vista 

como algo simples, independente do contexto a qual estaria associada, ou seja, é 

desconsiderado o que está por trás da mesma. 

A partir desta questão, entram dois elementos muito importantes nesta teoria, que 

vão nortear em especial a experiência estética: o fazer e o padecer. Em toda 

experiência um elemento mais ativo, do fazer, bem como um elemento de sofrimento 

ou de padecer. Um homem ergue uma pedra e, consequentemente, sofre os efeitos 

de seu peso e forma, o que também delimita a sua ação subsequente. Na realidade, 

está sendo reafirmada a ideia de interação do indivíduo com as condições que o 

rodeiam no movimento de uma experiência e um elemento fundamental é a 

apreensão consciente deste processo: “A ação e sua consequência devem estar 

unidas na percepção. Essa relação é o que confere significado; apreendê-lo é o 

objetivo de toda compreensão.” (DEWEY, 2010, p. 122). 

Novamente fica clara a necessidade de uma relação dialética, no caso, entre o fazer 

e o padecer. Ao menos em uma experiência, de qualidade estética, não há o fazer 



 

 352 

sem padecimento e vice-versa. A partir de então, Dewey abre o precedente para a 

experiência estética propriamente dita, fortemente pautada pelas relações entre o 

fazer e o padecer, a produção e a percepção, além do artístico e o estético. 

Dewey lamenta a não existência de uma palavra na língua inglesa que, sem 

ambiguidade, sintetize os significados de artístico e estético. Além das atribuídas 

pelo autor, ambos os termos são passíveis de significações múltiplas, mas ao que 

parece, também não existe tal palavra na língua portuguesa. No primeiro capítulo de 

sua tese de doutorado, no item A experiência estética: um olhar sob as lentes de 

John Dewey, Mirian Celeste Martins (1999) faz um breve percurso acerca dos 

conceitos de estética, dentre o qual sua origem etimológica do grego clássico 

aisthesis, fazendo referência ao conhecimento sensível, através dos sentidos, das 

sensações.  

Em função da complexidade e amplitude do termo, utilizarei neste estudo apenas o 

conceito segundo o próprio Dewey. Para o autor, o estético está mais próximo à 

questão da percepção e a apreciação, assim como o artístico está para produção 

propriamente dita. 

Quando se refere à arte e/ou ao artístico, o autor coloca como é usualmente 

associado como marcante o aspecto fazer na mesma, ou seja, a produção. É 

importante retomarmos o contexto histórico, pois Dewey vivencia a arte do século 

XIX, ainda fundamentalmente marcada pelo aspecto mimético e de valorização da 

técnica do artista, além de vivenciar também a arte moderna, na primeira metade do 

século XX, marcada fortemente pela abstração, mas ainda muito centrada na 

questão técnica. Novamente o autor mostra a conexão de suas ideias com a 

contemporaneidade: 

Para ser verdadeiramente artística, uma obra também tem de ser estética – 
ou seja, moldada de uma percepção receptiva prazerosa. É claro que a 
observação constante é necessária para o criador, enquanto ele produz. 
Mas, se sua percepção não for também de natureza estética, será um 
reconhecimento monótono e frio do que foi feito, usado como um estímulo 
para o passo seguinte, para um processo essencialmente mecânico. 

Em suma, a arte, em sua forma, une a mesma relação entre o agir e o 
sofrer, entre a energia de saída e de entrada, que faz que uma experiência 
seja uma experiência. (DEWEY, 2010, p. 128) 

Dewey salienta a relação dialética necessária entre a percepção e a produção. A 



 

 353 

colocação é feita primeiramente em relação ao trabalho do próprio artista, mas um 

processo semelhante com o público, o consumidor, como ele chega a definir, 

embora estabeleça outra relação, segue os mesmos princípios. 

O artista, produtor, ao construir a obra, está ao mesmo tempo percebendo – 

apreciando, lendo, fruindo, ... – a mesma, o que influencia diretamente o seu fazer – 

e padecer – até a consumação da mesma. Ou seja, “o artista, ao trabalhar, incorpora 

em si a atitude do espectador” (DEWEY, 2010, 128). Caso contrário, a obra não será 

completamente estética, será “uma sequência mecânica de senso e movimento, 

como em um andar automático” (Ibid., p. 131). Salientando novamente a importância 

do processo, menciona não ser “por uma coincidência linguística que ‘edificação’, 

‘construção’ e ‘obra’ designam tanto um processo quanto seu produto final” (Ibid., p. 

133). Dewey coloca que este processo não ocorre da mesma maneira na 

arquitetura, onde não é possível facilmente o retraçar da obra no decorrer da 

construção. 

Em relação à arte, esta linha de pensamento pode romper tanto com uma 

abordagem mais platônica, de que o artista capta a ideia obra pronta a traduz no 

meio e/ou linguagem escolhida, ou ainda que o artista em sua genialidade concebe 

a obra de arte independente do meio e ou linguagem escolhida, ou seja, de uma 

maneira descontextualizada. Se a relação do artista está mais centrada no fazer, 

mas integrada à percepção, em relação ao que percebe, também existe um 

elemento do fazer. Para isto, Dewey também enfatiza a diferença entre a percepção 

e o simples reconhecimento, o que também está presente na última citação.  

Para o autor, o reconhecimento é passivo e indiferente, onde tendemos a recair, 

como em um estereótipo, sobre um esquema previamente formado. No 

reconhecimento, não há um exercício inteligente, havendo uma postura mais 

cômoda e menos crítica. Já a percepção pressupõe a receptividade, mas esta não é 

sinônimo de passividade, onde deve haver um ato de atividade reconstrutora, de 

maneira consciente. Ainda em suas palavras: 

Para perceber, o espectador ou o observador tem de criar sua experiência. 
(...) Sem um ato de recriação, o objeto não é percebido como obra de arte. 
O artista escolheu, simplificou, esclareceu, abreviou e condensou a obra de 
acordo com seu interesse. Aquele que olha deve passar por essas 
operações, de acordo com seu ponto de vista e seu interesse. Em ambos 
ocorre um ato de abstração, isto é, de extração daquilo que é significativo. 



 

 354 

(DEWEY, 2010, p. 137) 

A ideia de reconstrução da obra pelo espectador é um ponto fundamental nas teorias 

contemporâneas de ensino de arte, que fundamenta o conceito de mediação 

cultural. Apenas assim há uma verdadeira apropriação deste espectador em relação 

à obra e este diálogo deve ser feito a partir de seu próprio repertório, que auxiliará a 

construção de sentidos, múltiplos. Um desejável conhecimento acerca da arte e seus 

códigos potencializa este processo, mas qualquer indivíduo poderá reconstruir uma 

obra de arte em sua percepção, partindo de suas próprias referências. 

O trabalho de um educador/mediador, tanto na escola quanto num museu, busca – 

ou deveria buscar – estimular este processo ativo, consciente e dialogal em seus 

respectivos alunos/espectadores. E se pensarmos no ensino de arte – formal, 

informal e não-formal – para a população como um todo, sem a preocupação e/ou 

função primeira da formação de artistas – o que  também poderá acontecer – não 

seria o grande objetivo a formação de espectadores reconstrutores?  

Até então estabeleci relações entre os dois conceitos apresentados por Dewey em 

diferentes obras e períodos, me atendo em especial nas proximidades entre ambos. 

Contudo, evidentemente são dois conceitos distintos e de natureza relativamente 

diferente, pois embora ambos estejam relacionados à processos mentais, a 

experiência parece ser mais abrangente, enquanto o pensamento reflexivo, tal qual 

revela o próprio nome, está intimamente ligado à questão intelectual. No entanto, 

nestes diferentes momentos e pensamentos, o autor enfatiza sua preocupação com 

a conexão entre a teoria e a prática, tanto no pensamento que pressupõe a ação, 

quanto na ação que pressupõe o pensamento, e em ambos, a reflexão. 

Em Como pensamos, o autor apresenta ideias fascinantes, em especial em relação 

à educação e tendo em vista o período em que obra foi escrita, mas ainda assim me 

parece ainda um pouco endurecido por uma mentalidade mais positivista, embora 

reconheça que esta seja uma colocação perigosa, tanto em relação ao pensamento 

de Dewey, quanto em relação ao positivismo. Este pensamento relativamente 

tradicional se evidencia em suas palavras, em determinados momentos: “A função 

do pensamento reflexivo é, por conseguinte, transformar uma situação de 

obscuridade, dúvida, conflito, distúrbio de algum gênero, numa situação clara, 

coerente, assentada, harmoniosa” (DEWEY, 1959, p. 105). 



 

 355 

Penetra o todo de seu discurso do livro citado um ideário de se atingir uma verdade, 

como se existisse uma solução mais adequada para cada situação e esta seria 

alcançada pelo pensamento reflexivo. Por outro lado, acredito que a complexidade 

do pensamento do autor também dificulte e/ou possivelmente impeça uma 

classificação como esta, principalmente ao ler trechos como este: 

A grande recompensa do exercício da capacidade de pensar é que não há 
limites para as possibilidades de transmitir a objetos e acontecimentos da 
vida significações originalmente adquiridas por exame meditado; e, por 
conseguinte, não há limites para o desenvolvimento contínuo do significado 
na vida humana. (DEWEY, 1959, p. 30) 

Um longo e minucioso estudo de sua obra seria importante para compreender o 

desenvolvimento de suas ideias, porém, me transparece em Como pensamos um 

pensamento em construção, coerente, mas ainda algumas fissuras. Característica 

esta que não identifico em Arte como experiência, embora apenas possa falar com 

segurança em relação ao capítulo Tendo uma experiência e não da obra como um 

todo. Reconheço também a falta do conhecimento de sua obra no período entre os 

dois livros, o que pode se dizer que seria praticamente toda a sua produção. 

Neste diálogo entre as duas obras e conceitos, a conclusão, do pensamento 

reflexivo (Como pensamos), me parece ser a verdade ao qual o mesmo visa atingir, 

enquanto a consumação (Tendo uma experiência), de uma experiência, me parece 

ser algo mais amplo, que engloba todo o processo, tendo como objetivo a 

experiência em si. A conclusão, enquanto resolução de um problema, é o fim 

regulador que objetiva o pensamento reflexivo. A consumação também é a 

terminação da experiência, mas resultante do seu processo, que é mais importante 

do resultado final em si. 

O pensamento reflexivo não pressupõe um resultado pré-concebido, mas trabalha a 

partir de hipóteses a serem investigadas e verificadas, enquanto em uma 

experiência existe a ideia de percepção e produção concomitante e dialeticamente. 

Por outro lado, a consumação da experiência, bem como seus elementos 

integrantes, conferem a qualidade estética que fazem da experiência uma 

experiência. 

Neste sentido, o pensamento reflexivo me parece estar mais próximo de uma 

ferramenta ao processo de se atingir a conclusão, enquanto resolução de um 



 

 356 

problema e/ou verdade, enquanto na experiência o processo em si é o que objetiva 

e dá sentido a mesma, sendo que esta independe de valores morais. Dewey 

menciona que uma experiência pode ser danosa ao mundo e ainda assim possuir 

qualidade estética. Barbosa (1998) exemplifica a questão com uma situação 

hipotética de cirurgião que, diante de uma operação inédita e delicada, coloca em 

prática todo o seu conhecimento, protagonizando uma experiência, ainda que o 

paciente não sobreviva. 

Embora seja um assunto ao qual o autor chega abordar, mesmo em Como 

pensamos a questão moral não tem maior relevância. A clara ênfase do pensamento 

reflexivo é a questão intelectual, afinal, Dewey desenvolve um verdadeiro tratado 

sobre o pensamento, com possível ineditismo no período, onde ainda não é dada a 

mesma importância à emoção como em uma experiência. Mas em ambos os casos, 

o autor menciona não ser possível a separação entre o intelectual, o emocional e 

dimensão prática. 

Tanto a conclusão, do pensamento reflexivo, quanto a consumação, da experiência, 

se relacionam à completude de um processo, sendo antônimos da cessação, 

quando em ambos os casos há um interrupção ou abandono de um processo 

incompleto. Um aspecto interessante é que também em ambos os casos há uma 

valorização do estado de dúvida, como fomento ao processo reflexivo. 

Referências bibliográficas 
 
BARBOSA, Ana Mae. John Dewey e o ensino de arte no Brasil. São Paulo: Cortez, 2002. 
DEWEY, John. Arte como experiência. São Paulo: Martins Fontes, 2010.  
______. Como pensamos. São Paulo: Nacional, 1959.  
ORLOSKI, Erick.  Diálogos e reflexões com educadores: a instituição cultural como 
potencialidade na formação docente. São Paulo: Instituto de Artes/UNESP, 2005. 
Dissertação de mestrado. 
ORLOSKI, Erick.  Diálogos e reflexões com educadores: a instituição cultural como 
potencialidade na formação docente. In: BARBOSA, Ana Mae & COUTINHO, Rejane 
Galvão. Arte/educação como mediação cultural e social (org.) São Paulo: Editora UNESP, 
2005. 
 

 
Erick Orloski  
Professor do curso de Licenciatura em Artes Visuais no Centro Universitário Estácio Radial 
de São Paulo, mestre e doutorando em Artes pelo Instituto de Artes/UNESP, com 
experiência na área de arte/educação, também no ensino não formal, em ações educativas 
de museus e instituições culturais. 


