ACASO, APARELHO E JOGO: BREVES CONSIDERAGOES CONCEITUAIS
APLICADAS AO CAMPO DA ARTE COMPUTACIONAL

Fabrizio Augusto Poltronieri, Centro Universitario SENAC

RESUMO: Os objetivos deste texto sdo: 1. analisar o conceito de acaso teoricamente; 2.
apresentar algumas imagens produzidas computacionalmente a partir de um conjunto de
algoritmos que se valem do acaso; 3. introduzir, de maneira breve, a produgcédo do coletivo
de arte [+zero] (www.maiszero.org), composto por quatro artistas e pesquisadores
brasileiros que produzem arte computacional a partir de situagdes indeterminadas baseadas
no conceito filoséfico de jogo. Para o cumprimento destas tarefas, parto de conceitos
provenientes do grego Aristoteles (384 a.C—322 a.C.) e do norte americano Charles Sanders
Peirce (1839-1914), fil6sofos que desenvolveram interessantes e profundas reflexées sobre
o tema principal deste escrito. A seguir apresento as “Teogonias Visuais”, imagens
derivadas do acaso, e o contexto ludico em que elas sao produzidas.

Palavras-chave: Acaso, Aparelho, Jogo, Arte, Estética.

ABSTRACT: The aims of this text are: 1. to analyse the concept of chance in a theoretical
manner; 2. to present some images produced computationally from a set of algorithms that
rely on chance; 3. to introduce, briefly, the production of the art group [+zero]
(www.maiszero.orqg), composed of four Brazilian artists and researchers who create
computer art from indeterminate situations based on the philosophical concept of play. To
fulfil these tasks, | begin with concepts derived from the Greek Aristotle (384 BC-322 BC)
and the North American Charles Sanders Peirce (1839-1914), philosophers who have
developed interesting and profound reflections on the main theme of this writing. Following
that | present the “Visual Theogonies,” images derived from chance, and the playful context
in which they are produced.

KEY WORDS: Chance, Apparatus, Play, Art, Aesthetics.

Como ponto de partida € necessario observar que o acaso € um conceito
ontologicamente imprescindivel, que esta na raiz da existéncia cosmica e que é
biologicamente e cognitivamente essencial ao homem, embora muitas vezes ainda
seja visto como uma ideia dificil de ser abordada e definida objetivamente, por nao
ser, ou pouco ser, apreensivel pelo conjunto de disciplinas que constituem a base de

nossa moderna compreensao ocidental a qual chamamos de ciéncia.

Aristoteles ja havia identificado o “ser acidental”, cujas caracteristicas sao passiveis
de correlagdo com o acaso. Para o filésofo grego o ser acidental caracteriza-se por
53



ser fortuito ou casual: E o que pode ndo ser, ou ainda o que ndo é sempre nem na
maioria das vezes. Por exemplo, ndo é absolutamente necessario que um homem
seja palido ou nervoso. Que este homem apresente tais qualidades é acidental,
fortuito e casual, ja que elas poderiam, indiferentemente, estar presentes neste
homem ou ndo. Porém é necessario que o homem tenha qualidades. Aristoteles
exemplifica dizendo que “nem sempre nem na maioria das vezes o homem branco é
musico; mas, posto que as vezes ocorre, entdo sera por acidente. Se nao fosse

assim, tudo seria necessariamente” (Met., E2, 1027a, 5-15).

Nenhuma ciéncia se ocupa do ser acidental: Nem a ciéncia pratica, nem a ciéncia
poética e nem a ciéncia tedrica’. Na concepcdo aristotélica, o acidente tem
caracteristicas de imprevisibilidade e indeterminacéo, pois ndo ha como determinar
0 que o provocou ou quais foram as suas causas, segundo a seguinte observacgao:
“De fato, quem faz uma casa nao faz também tudo o que, acidentalmente, a
casa vira a ter. Com efeito, os acidentes sao infinitos; nada impede que a
casa, uma vez construida, a uns parega agradavel, a outros incémoda, a
outros util, e que seja diferente de todas as outras coisas. Ora, a arte de
construir casas nao produz nenhum desses acidentes. Do mesmo modo,
também o gedmetra ndo se ocupa dos acidentes das figuras: nao se ocupa,
por exemplo, da questao de se sao diferentes o tridngulo e o tridngulo cujos

angulos sao iguais a dois angulos retos. E é natural que assim seja porque
0 acidente quase se reduz a puro nome” (Met., E2, 1026b, 5-10).

O ser acidental se forma por si mesmo, nao tendo algo externo que diga como ele
deve ser ou agir. A sua causa final® — o que constitui o fim ou o propésito das coisas
e das agbes — € indeterminada, estando em constante construgcido. Trata-se de algo
cuja necessidade n&o pode ser estabelecida, pois “das coisas que se produzem por

acidente também a causa é acidental” (Met., E2, 10273, 5).

Como, entdo, conhecer o que nao apresenta um padrdo de comportamento
definido? Sobre a impossibilidade de uma ciéncia que dé conta do acidental,
Aristoteles chega a conclusado de que toda a ciéncia refere-se ao que ocorre a partir
de padrbes esperados. Se nao fosse assim, o filésofo pergunta, como seria possivel
aprender ou ensinar os outros? Fica constatado que os objetos da ciéncia devem ter
um comportamento predizivel, enquanto que com relagdo ao acidente e as suas
causas nao existe nenhuma ciéncia:

“De fato, o que é objeto de ciéncia deve existir sempre ou na maioria das

vezes: por exemplo, que o hidromel é na maioria das vezes benéfico a
quem tem febre; e ndo sera possivel enumerar os casos em que isso nao

54



ocorre dizendo, por exemplo, na lua nova, porque isso também ocorre
sempre ou na maioria das vezes, enquanto o acidente esta fora do sempre
e da maioria das vezes. Fica, portanto, dito o que é o acidente e a causa
pela qual existe, e que dele ndo existe nenhuma ciéncia” (Met., E2, 10273,
20-25).

Charles Sanders Peirce lembra que “é uma observacdo comum que a ciéncia
comeca a ser exata quando recebe um tratamento quantitativo® (EP 1, p. 142), por
ser a ciéncia uma rede que busca capturar o que € geral, deixando escapar o que é
pequeno ou diferente. Por estas razbes o acaso nao é objeto da ciéncia. No campo
dos fazeres humanos dos produtos do acaso trata a arte, por exceléncia, pois esta,
em ultima analise, também ¢é algo que n&o necessita de mais nenhum outro
fendbmeno para existir, sendo completamente livre. O que é uUnico nao pode ser
redutivel a razdo, da qual a ciéncia € representante. O objeto do pensamento
racional deve ser o que € generalizavel e que apresenta um padrao de

comportamento definido.

Estipulo entdo a arte, o acaso e o ser acidental como correlatos, como formas
anteriores a generalizagcado racional. O tempo da arte é, entre outras coisas, um
tempo de magia, tempo circular e vago marcado por um eterno retorno que procura
capturar detalhes singulares. Nesta modalidade temporal as relagdes significativas
sao construidas sem a necessidade da existéncia de nenhum tipo de
constrangimento, de causa e de efeito. O carater magico, independente, da arte é
essencial para o entendimento de suas mensagens livres e para a construgédo de

seus métodos.

O acaso também tem como caracteristica ndo estar sob o julgo de nenhum tipo de
lei, sendo um universo de puras possibilidades qualitativas, altamente
indeterminadas e livres de quaisquer regras ou leis que determinem suas
ocorréncias. Sendo o acaso ontologicamente real, ou seja, independente do que
possa ser pensado a respeito dele, ele € um conjunto de possibilidades que podem
se transformar em fatos a qualquer instante, caracterizando-se pela indefini¢ao,
heterogeneidade e multiplicidade. De fato, onde existe frescor, espontaneidade,
indeterminacédo e possibilidades em aberto encontra-se o acaso. Este ndo € algo
especifico, ganhando especificidade ao ser recortado em algo individual, quando ha
o choque de duas ou mais de suas possibilidades infinitas. Por este motivo o acaso

s6 pode ser considerado geral se for no sentido de ser uma generalidade potencial.

55



Peirce, em seu conjunto filosofico, delimitou um campo de estudos para o que é
aparente, relacionando-o ao que percebemos, ao modo como os fendbmenos se
mostram a mente humana, denominando-o como fenomenologia. A fenomenologia
peirceana tem uma ligagdo direta com o acaso, ja que o filésofo elaborou a
concepgao de acaso como um principio responsavel pela variedade constatada na

natureza e inventariada fenomenologicamente.

A importancia da fenomenologia no panorama teérico que Peirce criou surge do fato
de que esta trata das categorias mais universais da experiéncia, sendo uma quasi-
ciéncia que tem por fungao fornecer os fundamentos com que trabalharao o restante
das disciplinas filosoficas. O que Peirce chama de categorias sé&o conceitos
abstratos e a0 mesmo tempo elementares — no sentido de serem uma composigao
primaria que reune em formas légicas a diversidade do mundo — e universais, isto €,
validos para toda a experiéncia:
“Fenomenologia é o ramo da ciéncia que foi tratado na Phdnomenologie des
Geistes de Hegel (um trabalho demasiado impreciso para ser recomendado
para alguém que nao seja um estudioso experiente, embora este talvez seja
o estudo mais profundo ja escrito), no qual o autor procura compreender
quais sdo os elementos, ou se vocé desejar, os tipos de elementos, que
estdo invariavelmente presentes em tudo o que se apresenta, em qualquer
sentido, a mente. De acordo com o presente escritor, estas categorias
universais sao trés. Desde que as trés sdo invariavelmente presentes,
conceituar de maneira isolada cada uma das categorias, de modo distinto
das outras, é impossivel; de fato, qualquer tentativa de estabelecer uma
clara distingdo delas é um trabalho que requer uma longa meditagao. Elas

podem ser denominadas Primeiridade, Secundidade e Terceiridade™ (EP 2,
p. 267).

De uma maneira sucinta, as categorias que Peirce descreve nesta passagem sao:

* A potencialidade, denominada Primeiridade, presente naquilo que é livre,

novo, espontaneo e casual.

* A existéncia, ou fatualidade, denominada por Peirce Secundidade,
caracteristica do esforgo, da resisténcia, da acao e reacao, da alteridade, da

negacao e da existéncia.

* Por fim, a generalidade, denominada por Peirce Terceiridade, caracteristica

do pensamento continuo e da lei.

56



Diante destas breves colocacbes acerca da natureza geral da fenomenologia, é
possivel perceber que Peirce dedicou completamente uma categoria ao estudo do
que esta relacionado potencialmente ao acaso, sendo esta a base para a existéncia
das outras categorias. Nao por outro motivo, o fildsofo denominou esta categoria de
Primeiridade, a qual o acaso se subsume em sua configuragdo ontolégica. A
Primeiridade é um estado onde os sentidos apresentam-se sem nitidez, por nao
haver nada externo que os tensione ou coloque a prova sua unidade:
“Como um exemplo de Primeiridade, olhe para algo vermelho. Tal
vermelhiddo é positivamente o que é. As condigbes em que olhamos para
tal vermelho afetam nossa consciéncia a respeito; mas a vermelhidao nao é
relativa a nada; é absoluta, ou positiva. Se alguém imaginar ou se lembrar
da cor vermelha, sua lembranga pode ser tanto de um vermelho vivo ou
mais apagado; mas isto ndo afeta, em ultima instancia, a qualidade de
vermelhiddo, que pode ser brilhante ou opaca, em qualquer caso. A
vivacidade corresponde ao grau de nossa consciéncia a respeito do
vermelho, a reagao da cor sobre nds. A qualidade em si mesma nao é mais
brilhante ou opaca. Nao podemos ter consciéncia de como ela é em si
mesma, pois ela é, em si mesma, uma mera possibilidade (...).

Possibilidade, o modo de ser da Primeiridade, é o embrido do ser™ (EP 2,
pp. 268-269).

O acaso como principio ndo tem um atributo de causa, nao integra nenhum universal
e nao pertence a nenhum tipo de classe. Todo tipo de individualidade surge do
acaso por ser algo que resiste a generalizacdo e busca manter qualidades que nao
s&o reprodutiveis na forma de repeticdo ou semelhanca. E uma distribuigdo fortuita
de qualidades como a obtida em qualquer experimento equiprovavel, como em um
jogo de dados, por exemplo. Neste tipo de jogo ndo ha razao racional para apostar

em um resultado mais do que em outro.

Portanto o acaso, como propriedade de uma distribuicdo, necessita de algo a ser
distribuido. Este € um ponto central para a compreensao das relagdes entre o acaso
e as estruturas computacionais que, embora partam de um cédigo de programacgao,
nao trazem todos os resultados que os programas podem gerar necessariamente

prontos.

Retomando o dialogo do acaso com os processos observados no campo artistico,
percebe-se que o artista, a rigor, ndo tem compromisso com objetos reais e pode
manipular o universo indiscriminadamente. Na referéncia a “objetos reais” esta
presente a concepgao peirceana de segundo, expressa pela categoria da

z

Secundidade. Um segundo é um fato bruto que necessita de mediacéo. E coisa que

57



reage, vindo dai o conceito de objeto como algo que coloca limites ao livre exercicio
da vontade individual. O segundo possui caracteristicas que independem do querer
particular individual, ndo dependendo do que se dele pense e permanecendo nao

afetado pelo que dele se possa pensar:

“Falamos sobre fatos brutos (...). Uma porta esta levemente entreaberta.
Vocé tenta abri-la. Algo impede. Vocé coloca seu ombro contra ela, e
experimenta uma sensagao de esforco e uma sensagao de resisténcia.
Estas sensagbes nao sao duas formas de consciéncia; elas sado dois
aspectos de uma consciéncia dupla. E inconcebivel que possa existir
qualquer esforgo sem resisténcia, ou qualquer resisténcia sem um esforgo
contrario. Esta consciéncia dupla é a Secundidade® (EP 2, p. 268).

Enquanto o primeiro € o campo da liberdade, onde o livre desejo impera, o segundo
€ 0 campo da acgao bruta, do reagente que precisa ser mediado pelo pensamento,
pela categoria da Terceiridade para se tornar inteligivel. A Secundidade encapsula a
Primeiridade, colocando no jogo a existéncia de puras poténcias qualitativas. O
terceiro € o componente mediador. Surge a razdo que analisa, baliza e corrige o
comportamento. Parte-se da qualidade, do desinteresse; passa-se ao dado bruto e

chega-se a mediagao racional:

“A Terceiridade é encontrada onde quer que algo traga a experiéncia da
Secundidade entre duas coisas. Nestes casos, podemos perceber que o
pensamento desempenha um papel central. Por pensamento queremos
dizer algo como o significado de uma palavra, que pode ser ‘incorporado’,
isto &, que pode governar, este ou aquele, mas que nao é confinado a
nenhum existente. O pensamento é costumeiramente relacionado com algo
presente na consciéncia; mas ao contrario, € impossivel estar conscio
acerca do pensamento (...). O pensamento se assemelha mais a natureza
de um habito, que determina a talidade do que emerge para a existéncia,
quando este algo se torna existente (...). Em um sentido mais amplo, a
Terceiridade consiste na formagado de habitos. Em cada sucessdo de
eventos que ocorre deve existir algum tipo de regularidade (...). Em resumo,
onde quer que exista pensamento existe Terceiridade”” (EP 2, p. 269).

A ordem — ou habito — portanto ndo exclui o acaso, mas o encapsula como parte do
seu sistema. O acaso, como primeiro, sempre exerce tensdo sobre a ordem
buscando modifica-la, em um jogo de esvaziamento e preenchimento constante,

onde a ordem é um preenchimento transitério de formas:

“E possivel a Primeiridade prescindir da Secundidade. Podemos supor um
ser cuja vida seja um invariavel sentimento de vermelhiddo. Mas é
impossivel haver Secundidade sem Primeiridade. Supor duas coisas é
supor duas unidades; e por mais descolorido ou indefinido que um objeto
possa ser, ele é algo, e nele existe Primeiridade, ainda que ele ndo possua
nada reconhecivel como uma qualidade. Tudo necessita ter algum elemento
nao-relativo; e isso é sua Primeiridade. Da mesma forma é possivel

58



prescindir a Secundidade da Terceiridade. Mas a Terceiridade sem a
Secundidade seria algo absurdo® (EP 2, p. 270).

Mais especificamente no ambito da arte computacional, é importante considerar os
computadores como integrantes de um jogo de trocas simbdlicas que estabelece-se
dentro de um contexto maior, imerso em cultura. Um codigo de programacgao parte
do pressuposto de que existam coisas a serem distribuidas. Tomando como partida
a premissa semiodtica do falibilismo, ou seja, de que por meio do raciocinio nao é
possivel nunca obter certeza, exatiddo e universalidade absolutas®, ha argumentos
para a consideracdo de que mesmo a tentativa de programar um computador com
total exatidao traz em si a imperfeicdo e o espago para o inesperado, mesmo que

este seja milimétrico.

Como demonstracao da atuacao do acaso aplicada na producao de software ligados
a arte computacional, apresento algumas “Teogonias Visuais” (figuras 1, 2, 3 e 4),
conjunto de softwares desenvolvidos em linguagem C++ para a criagdo de imagens
que nao possuem indices externos, ou seja, sdo frutos da pura manipulagao
matematica ao acaso de determinado conjunto de dados contido no interior da
memoria do computador. O termo “Teogonia” é tomado emprestado de um poema
escrito pelo grego Hesiodo nos fins do século VIl a.C. O poema trata do processo
de nascimento dos deuses gregos, e por isso o conjunto de software recebe o
subtitulo de “imagens do deus computacional”, ja que neste caso os deuses se

transmutam na vontade dos algoritmos computacionais regidos pelo acaso.

A Teogonia de Hesiodo é um poema que representa uma fase do pensamento
Grego em que nao haviam relagdes de causa e efeito, onde os deuses existiam por
si e para si e o tempo n&o era contado cronologicamente. Ou seja, um periodo de
relacbes puramente magicas, onde um fato ndo explicava outro, mas dava margem
a interpretacdes multiplas e abertas. A presenca de paradoxos para estes Gregos
também nao constituia um problema, pelo contrario: Era o modo de pensar e de agir
mais sublime que poderia existir. Este programa cultural que conduzia o modo de
vida Grego da época nao estava balizado por nenhuma ciéncia, apenas pela crenca

em algo que apresentava-se por si mesmo, assim como sao os produtos do acaso.

59



UVREL I L

AT

Figura 1 — “Penia @17, 2012, Teogonia Visual.

Os codigos de programacao desenvolvidos para a criacdo desta série de imagens
sao eles proprios uma representacao das proprias Teogonias Visuais, ou ainda, as
Teogonias Visuais sdo a representacdao de algumas das possibilidades elencadas
nos codigos. Nao trata-se de um simples espelho, mas sim de uma operagao mais
complexa, ja que os codigos dao forma as imagens, pois estas sao criadas a partir
das escrituras computacionais. Assim, olhar e compreender os cddigos de
programacao envolvidos ja é contemplar, em parte, as imagens. Estas sao formadas
a partir do choque das possibilidades infinitas do acaso com a realidade do algoritmo

de programacao.

As Teogonias Visuais sao parte de um conjunto maior de jogos desenvolvidos pelo
coletivo de arte [+zero]'’, grupo que existe desde 2007 e é formado por mim, Nicolau
Centola, German Alfonso Nunez e Jonattas Marcel Poltronieri. O objetivo do coletivo
€ criar formas transitérias ao acaso com o uso de computadores. Estas formas
transitorias, denominadas como jogos, podem ser imagens impressas, performances,
sons, projecoes, robds ou instalagdes. O termo jogo € utilizado em recusa ao uso do
termo industrial trabalho, pois o coletivo ndo trabalha, simplesmente joga com o
acaso: Jogos absolutamente despreocupados, apesar de todas as teorias envolvidas,

60



e que sdo compostos por algumas regras basicas em numero reduzido. Estar de
acordo com tais regras € jogar os jogos propostos e, neste jogar, ha um sentimento

de seriedade sagrada, pois jogar um jogo é se submeter as suas regras.

Figura 2 — “Kharites @1”, 2012, Teogonia Visual.

O conceito filosdéfico de jogo, como desenvolvido pelos aleméaes Friedrich Schiller
(1759-1805) e Hans-Georg Gadamer (1900-2002) alinha-se também com o que foi
dito sobre o acaso. Para eles, o0 jogo € uma entidade independente, ndo estando
condicionado por quem o joga e muito menos sendo determinado pelo jogador. O
carater autbnomo do jogo dispensa a presenca de um outro sujeito para existir. Os
jogadores apenas asseguram a representacido da instancia maior que € o jogo em si.

E um movimento por si mesmo, independente de quem o executa ou o observa.

Alinhado com este espirito, os jogos do [+zero] ndo pretendem resolver um
problema Y ou trabalhar com uma questdo X, mas apenas explorar as
caracteristicas que permitem jogar com o0 acaso encontradas nos aparelhos
contemporaneos. Os aparelhos ndo sao maquinas ou ferramentas, mas sim uma

novo estagio na histéria da cultura. De acordo com Flusser:

61



“Instrumentos tem a intengdo de arrancar objetos da natureza para
aproxima-los do homem. Ao fazé-lo, modificam a forma de tais objetos. Este
produzir e informar se chama ‘trabalho’. O resultado se chama ‘obra’ (...).
Instrumentos sao prolongamentos de 6rgaos do corpo: dentes, dedos,
bragos, méaos prolongados. Por serem prolongamentos, alcangam mais
longe e fundo a natureza, sdo mais poderosos e eficientes (...). Gragas a
revolugao industrial, passam a recorrer a teorias cientificas no curso da sua
simulacdo de 6rgaos. Passam a ser ‘técnicos’. Tornam-se, destarte, ainda
mais poderosos, mas também maiores e mais caros, produzindo obras mais
baratas e mais numerosas. Passam a chamar-se ‘maquinas’™ (2002, pp. 20-
21).

Figura 3 — “Pélemos @1”, 2012, Teogonia Visual.

As maquinas, historicamente, condicionam o homem ao trabalho, por organizarem o
espaco para que este funcione ao redor delas, como em uma linha de producgao,

onde os operarios estao todos posicionados em fungcdo das maquinas:

“Quando os instrumentos viraram maquinas, sua relagdo com o homem se
inverteu. Antes da revolugdo industrial, os instrumentos cercavam os
homens; depois, as maquinas eram por ele cercadas. Antes, o homem era a
constante da relagédo, e o instrumento era a variavel; depois, a maquina
passou a ser relativamente constante. Antes os instrumentos funcionavam
em fungdo do homem; depois grande parte da humanidade passou a
funcionar em fungao das maquinas” (Flusser, 2002, p. 21).

Ja os aparelhos sdo extensdes do corpo humano, estando ao redor do corpo, e nao
reorganizando o corpo para que este funcione em funcdo deles. As maquinas

trabalham, os aparelhos permitem o jogo:
62



“A categoria fundamental do terreno industrial (e também do pré-industrial) é
o trabalho. Instrumentos trabalham. Arrancam objetos da natureza e os
informam. Aparelhos nao trabalham. Sua intengdo nao é a de ‘modificar o
mundo’. Visam a modificar a vida dos homens. De maneira que os
aparelhos nao sao instrumentos no sentido tradicional do termo” (Flusser,
2002, pp. 22).

Figura 4 — “Mnemosyne @1”, 2012, Teogonia Visual.

O homem que utiliza aparelhos se emancipou do trabalho para poder escolher e
decidir, sendo o jogo puro fazer intelectual. Vive-se, cada vez com mais intensidade,

uma realidade cultural baseada em aparelhos.

Desta maneira, o jogo basico da arte computacional proposto pelo [+zero] €
marcado por uma tensao primordial entre o que esta ja programado ideologicamente
no cerne do aparelho computacional e na desordem a ser introduzida pela
perspectiva da praxis artistica baseada no acaso, que permeia a construgcao de

sentido neste jogar.

' Para Aristoteles, as ciéncias dividem-se em ciéncias praticas, ciéncias poiéticas e ciéncias teoréticas, sendo
que “as ciéncias praticas e as poiéticas referem-se as agdes: as primeiras, precisamente, as agdes que tem o
seu inicio e o seu fim no préprio sujeito que age (por exemplo as agdes morais); as segundas referem-se, ao
contrario, as a¢des que produzem algo fora do sujeito (por exemplo todas as a¢des conexas com as varias artes).
Tanto nas ciéncias praticas como nas poiéticas existe, portanto, um principio do movimento, que deve estar no

63



sujeito agente, que age e produz em virtude desse principio” (Reale, 2002, p. 305). Ja nas ciéncias teoréticas,
como a fisica, o principio de movimento esta no objeto, e ndo no préprio sujeito, como nas praticas e poiéticas.

2 Aristoteles afirmou que o papel da “primeira filosofia”, que ficou conhecida como Metafisica, é pesquisar as
causas primeiras, tendo estabelecido as seguintes quatro causas: a causa formal, a causa material, a causa
eficiente e a causa final. Elas distinguem-se da seguinte maneira: “A causa formal é a forma ou esséncia das
coisas: a alma para os viventes, determinadas ‘relagbes’ para as diversas figuras geométricas (para o circulo, por
exemplo, é o fato de ser o lugar equidistante de um ponto chamado centro), a ‘estrutura’ particular para os
diferentes objetos de arte, e assim por diante. A causa material é ‘aquilo de que’ é feita uma coisa: por exemplo,
a matéria dos animais sdo a carne e os 0ssos, a matéria da esfera de bronze é o bronze, da taga de ouro é o
ouro, da estatua de madeira é a madeira, da casa sao os tijolos e o cimento, e assim por diante. A causa
eficiente ou motora é aquilo de que provém a mudanga e o movimento das coisas: 0 pai € a causa eficiente do
filho, a vontade é causa eficiente de varias agbes do homem, o golpe que dou nesta bola é causa eficiente de
seu movimento, e assim por diante. A causa final constitui o fim ou o propésito das coisas e das agobes; ela indica
aquilo em vista de que ou em fungéo do que cada coisa é ou advém ou se faz; e isso, diz Aristételes, € o bem de
cada coisa” (Reale, 2005, p. 54).

® “It js a common observation that a science first begins to be exact when it is quantitatively treated’. Todas as
tradugdes foram realizadas livremente.

4 “Phenomenology is that branch of science which is treated in Hegel’'s Phdnomenologie des Geistes (a work far
too inaccurate to be recommended to any but mature scholars, though perhaps the most profound ever written) in
which the author seeks to make out what are the elements, or, if you please, the kinds of elements, that are
invariably present in whatever is, in any sense, in mind. According to the present writer, these universal
categories are three. Since all three are invariably present, a pure idea of any one, absolutely distinct from the
others, is impossible; indeed, anything like a satisfactorily clear discrimination of them is a work of long and active
meditation. They may be termed Firstness, Secondness, and Thirdness”.

® “For an example of Firstness, look at anything red. That redness is positively what it is. Contrast may heighten
our consciousness of it; but the redness is not relative to anything; it is absolute, or positive. If one imagines or
remembers red, his imagination will be either vivid or dim; but that will not, in the least, affect the quality of the
redness, which may be brilliant or dull, in either case. The vividness is the degree of our consciousness of it, its
reaction on us. The quality in itself has no vividness or dimness. In itself then, it cannot be consciousness. It is, in
itself, a mere possibility (...). Possibility, the mode of being of Firstness, is the embryo of being”.

® “We talk of hard facts (...)- A door is slightly ajar. You try to open it. Something prevents. You put your shoulder
against it, and experience a sense of effort and a sense of resistance. These are not two forms of consciousness;
they are two aspects of one two-sided consciousness. It is inconceivable that there should be any effort without
resistance, or any resistance without a contrary effort. This double-sided consciousness is Secondness”.

" “Thirdness is found wherever one thing brings about Secondness between two things. In all such cases, it will
be found that Thought plays a part. By thought is meant something like the meaning of a word, which may be
‘embodied in,’ that is, may govern, this or that, but is not confined to any existent. Thought is often supposed to
be something in consciousness; but on the contrary, it is impossible ever actually to be directly conscious of
thought (...). Thought is rather of the nature of a habit, which determines the suchness of that may come into
existence, when it does come into existence (...). In a still fuller sense, Thirdness consists in the formation of a
habit. In any succession of events that have occurred there must be some kind of regularity (...). In short,
wherever there is thought there is Thirdness”.

8 “t is possible to prescind Firstness from Secondness. We can suppose a being whose life consists in one
unvarying feeling of redness. But it is impossible to prescind Secondness from Firstness. For to suppose two
things is to suppose two units; and however colorless and indefinite an object may be, it is something, and therein
Firstness, even if it has nothing recognizable as a quality. Everything must have some non-relative element; and
this is its Firstness. So likewise it is possible to prescind Secondness from Thirdness. But Thirdness without
Secondness would be absurd’.

® O falibilismo é a doutrina peirceana que trata da falibilidade do conhecimento. Ninguém nunca podera afirmar
com total certeza ter alcancado a verdade, pois novas evidéncias ou informagdes podem surgir e reverberar
através do sistema de crencgas vigente, podendo afetar até mesmo as crengas mais enraizadas.

10 http://www.maiszero.org/

64



Referéncias

ARISTOTELES (2005). Metafisica. Sdo Paulo: Edicdes Loyola. [Citado como Met. seguido
do livro].

FLUSSER, Vilém (2002). Filosofia da caixa preta: Ensaios para uma futura filosofia da
fotografia. Rio de Janeiro: Relume Dumara.

PEIRCE, Charles Sanders (1992). Essential Peirce. Nathan Houser et al. (eds.). 2 v.
Bloomington: Indiana University Press. [Citado como EP seguido do volume e nimero da
paginal.

REALE, Giovanni (2005). Metafisica — Ensaio introdutério. Sao Paulo: Edigdes Loyola.
REALE, Giovanni (2002). Metafisica — Sumario e Comentarios. Sdo Paulo: Edigdes Loyola.

Fabrizio Augusto Poltronieri

Pesquiso sobre estética computacional e desenvolvo atividades artisticas junto ao grupo
[+zero], que ajudei a fundar. Completei meu doutorado sobre arte computacional na Pés
Graduagdo em Comunicagdo e Semidtica da PUC-SP. Atualmente desenvolvo uma
pesquisa sobre o inicio da arte computacional na Europa como Pés-Doutorando no Royal
College of Art, em Londres. Meu email é fabriziopoltronieri@gmail.com

65



