
 14 

MEDIAÇÃO E (IN)DECIDIBILIDADE: VIRTUALIDADE, POLÍTICA E ARTE 
HACKER1 

 
 

Daniel de Souza Neves Hora, Instituto de Artes da Universidade de Brasília 
 
 
RESUMO:  
 
Este artigo se dedica à consideração sobre a ficcionalidade, entendida como capacidade de 
exploração do virtual, e os efeitos de fricção política que constituem a abordagem da 
tecnologia pela arte conjugada à prática hacker. Abordaremos as implicações da adoção 
das tecnologias na afirmação de uma processualidade cultural e artística que contamina o 
ideal da imediaticidade e objetividade na estética de Immanuel Kant, enquanto ampara, em 
reverso, a reconfiguração da multiplicidade do conhecimento e da política. Por outro lado, 
associaremos o impulso lúdico da estética de Friedrich Schiller com o conceito de 
hackeamento, compreendido como produção da diferença. Por fim, refletiremos sobre 
valores da ética hacker e suas possíveis relações com a arte, avaliando os pontos de 
diálogo com a inestética de Alain Badiou e a endoestética de Claudia Giannetti. 
 
Palavras-chave: arte hacker, filosofia da arte, virtualidade, política. 
 
 
ABSTRACT:  
 
This paper is dedicated to a reflection on the fictionality, understood as the power of 
exploitation of the virtual, and the effects of politics friction that constitute the approach of 
technology by the intersection of art and hacker practices. We will consider the implications 
of technologies adoption in the setting of a cultural and artistic process condition that 
contaminates the ideal of immediacy and objectivity derived from Immanuel Kant's 
aesthetics, while supports, in reverse, the reconfiguration of knowledge and politics 
multiplicity. Moreover, we will associate the play drive found in Friedrich Schiller's aesthetics 
with the idea of hacking, understood as difference production. Finally, we will reflect on 
hacker ethic aspects and its possible relationship with art, evaluating points of dialogue with 
Alain Badiou's inaesthetics and Claudia Giannetti's endo-aesthetics. 
 
Key words: hacker art, philosophy of art, virtuality, politics. 
 
 
 
Atualidade e simulação 

Como abertura, uma analogia. De um lado, os debatidos efeitos colaterais dos ideais 

de emancipação humanista que caracterizam a História do projeto moderno – 

exemplificada na exploração do trabalho, destruição do meio ambiente, sufocamento 

de ideias e desejos, guerra. De outro lado, o devir pós-humanista da emergência de 

da inteligência artificial – caracterizada tanto pela utopia do aprimoramento do 

mundo quanto pela distopia da vigilância pervasiva, sobrepujança da técnica alheia 

ao humano, programação do comportamento e da existência.  



 15 

Em Walter Benjamin (1996), somos advertidos sobre a vinculação intrínseca da 

monumentalidade da cultura, e de seu processo de transmissão, com a barbárie. 

Relação disfarçada, a ser decodificada na contracorrente da História dos 

vencedores, com a recuperação da perspectiva dos vencidos. Por seu turno, a ficção 

literária e audiovisual nos impacta com a previsão de uma obra da cultura 

tecnológica que se converte em desumanização do mundo.  

Assim, o projeto moderno, inconcluso ou (mal-)acabado, projeta-se ainda em um 

devir cibernético, ou ciborgue, como sequência trágica ou reapresentação farsesca. 

O que esta analogia provoca quando tratamos da produção artística correspondente 

ao tempo em que a imaterialidade informática complica a perspectiva do 

materialismo histórico com diversos elementos intangíveis operantes sobre a 

realidade? O quadro inspira uma proposta: a reprogramabilidade, a capacidade de 

interferir, hackear ou diferenciar a codificação operante nas mídias, é o manifesto 

crítico da arte tecnológica, que ao romper com os códigos herdados da estética (e 

da modernidade) pode instituir uma versatilidade reconfiguradora desses programas. 

Novos mundos surgem desta fricção entre o fato estabelecido e a imaginação 

extrovertida nos aparatos. 

A ficção, a arte, a virtualidade alimento o dissenso, aquilo que Jacques Rancière 

(2010) nos apresenta como impropriedade que corrompe a identidade e desvela 

lacunas entre a poiesis, ou modo de fazer e aisthesis, ou horizonte de afecção. 

Como sabemos, o projeto moderno que agora se reprograma abriga a estética entre 

seus elementos proeminentes. Mas trata-se de um elemento transverso e complexo, 

que oferece resistência tanto como oposição, quanto como força motora para a 

edificação crítica da sociedade. Pois, em Immanuel Kant (2000), a estética 

comparece como atividade reflexiva, subjetiva, de um prazer desinteressado, 

imediato, obtido no jogo das faculdades racionais suscitado pela representação 

mental proveniente de um contato com uma objetividade. Esse desinteresse aparta 

o julgamento estético da determinação de conceitos preestabelecidos, das regras 

morais e, até mesmo, da materialidade do mundo – o que seria distintivo de uma 

adversidade, uma fricção, contra a eficiência racionalista do controle e da 

transformação desencantada do mundo.  

Tal fato confere à estética sua especificidade, que a torna capaz de contribuir  para 



 16 

uma relação sistêmica mantida com a racionalidade e a ética. Em uma direção, pela 

liberdade da sentença subjetiva e individual sobre a arte, carregada pela 

concordância presumida de todos, seria comprovada a universalidade e a condição 

a priori das faculdades da razão, no vocabulário de Kant. Estamos diante, portanto, 

de uma “validade universal subjetiva” incompossível pela lógica (KANT, 2000, p. 

100) que, contudo, afirma a existência de uma habilidade compartilhada na 

experiência humana: a capacidade (e desejo) de cognição ou decisão sobre a 

realidade, apontada como senso comum, ou comunitário, entendido como habilidade 

compartilhada, e não como significação restrita. Em outro sentido, o Belo, a arte 

atuaria como símbolo do moralmente bom, à medida que a ética da emancipação 

representaria uma condição em que o comportamento correto é adotado contra o 

interesse egoísta, graças a uma racionalidade capaz de se projetar e considerar o 

Outro. 

Kant pensava que o livre jogo das faculdades, observado em estado desinteressado 

e autônomo na estética, sustentasse tanto o caráter cognoscível quanto a 

moralidade necessários para o declínio da tutela política e o advento da liberdade 

humana, por comprovar uma disponibilidade particular de um sentimento reflexivo 

compartilhado por todos. Se algo pode ser dito objetivo ou ético, é porque podemos, 

cada um por si, objetivar, sujeitar a realidade a uma representação regrada, 

comunicável, em uma operação em que a imaginação conduz ao múltiplo, ao 

indeterminado, da intuição e o entendimento perfaz a unidade conceitual que dá 

unidade ao múltiplo na representação (KANT, 2000, p. 102). 

O emprego das tecnologias na arte, a partir da fotografia, telecomunicação, 

mecanismos sonoros e visuais automatizados, coloca-se como problema para essa 

relação desinteressada. A mediação da arte pela indústria, desde o início, pode ser 

vista ou como chance de extensão e multiplicação do poderio da máquina, ou como 

risco de interrupção e interferência sobre a conexão idealizada por Kant entre a 

produção da natureza e o gênio artístico. O debate opõe, a despeito dos casos 

radicais, os entusiastas e os detratores de um mesmo movimento de modernização. 

Pois o conflito geral parece orbitar em torno da intensidade, abrangência, ritmo e 

finalidade(s) dos processos de racionalização, ainda que vozes extremistas 

defendam as ideias, provavelmente, infactíveis, ao mesmo tempo utópicas e 

distópicas, da adesão ou recusa total e irrestrita desta marcha. Isto é visível tanto na 



 17 

teoria quanto nas narrativas ficcionais em que a inteligência artificial aprimora o 

mundo a ponto de excluir o humano. 

Aqui uma recuperação das perguntas que rondam o pensamento: até que ponto o 

avanço da indústria será aceitável? O progresso estará facilitado a todos? A 

aceleração de seu passo trará sempre bons resultados? Que resultados? Charles 

Baudelaire (ENTLER, 2007), poeta fotografado por Félix Nadar, critica a fotografia, 

não por si mesma, mas sim por conta da insensata identificação direta de seu 

mecanismo com a arte por parte do público, baseada em uma crença de que a arte 

deve ser idêntica à aparência da natureza. Porque, assim, o gênio artístico previsto 

por Kant se reduziria à função de operador de um processo automatizado, 

predeterminado pelos conceitos tecnocientíficos incorporados na máquina.  

Esta questão reverbera na filosofia da caixa-preta de Vilém Flusser (2002), que 

demanda um trabalho crítico e artístico de desvelamento dos programas 

predeterminados e incógnitos da fotografia. Algo que nos remete também à 

abordagem indócil da técnica pelos arranjos da artemídia, conceito com o qual 

Arlindo Machado  (2007) salienta a poética do desvio dos desígnios da tecnologia, 

por meio da apropriação ou intervenção nas mídias e na indústria de entretenimento, 

bem como pela adoção (autônoma) de quaisquer recursos da eletrônica, informática 

e engenharia biológica. Essa reprogramação do meio podemos associar a obras 

como os rotorrelevos de Marcel Duchamp, as pinturas telefonadas de László 

Moholy-Nagy, as des-colagens televisivas de Wolff Vostel, a videoarte de Nam June 

Paik, o uso de funções matemáticas no processamento de imagens em Waldemar 

Cordeiro, os sites anárquicos de jodi, a mídia tática e o hacktivismo2 do coletivo 

Critical Art Ensemble, as contravenções na cultura digital por Cory Arcangel ou a 

paródia da tecnologia de vigilância e da obsolescência programada com Lucas 

Bambozzi. 

Trata-se aqui de uma produção artística que deve ser compreendida, portanto, por 

sua condição midiática, em que a informação contextual de saberes e regras 

políticas é afetada pela poética. Isto a distancia do modelo de abordagem de Kant, 

quando admitidos a impossibilidade da estética em situações mediadas, não 

imediatas. Pois a mediação se afirma como via predominante de acesso ao mundo. 

No entanto, parece ainda conservada alguma intenção de autonomia da arte, que se 



 18 

desliga não só do caráter cotidiano, tecnocientífico, industrial ou político, mas sim 

daquilo que se refere às práticas instituídas, hegemônicas, de valores e modos de 

organização. O dissenso, a fricção, faz com que a ficção artística se refira à 

realidade, não como subproduto, mas como agente de transformação. Se não fosse 

assim, o artista seria o mero operador do programa predeterminado, segundo 

Flusser (2002)�, ou um animador cultural conformado aos papéis a ele reservados. 

Desde Theodor Adorno e Max Horkheimer (ADORNO; HORKHEIMER, 1986), temos 

explícita denúncia contra esse risco de utilitarismo da domesticação e simplificação 

da estética em favor do entretenimento da indústria cultural. Tal ímpeto faz com que 

a capacidade de julgamento do sujeito apontada por Kant seja sequestrada, em 

favor da padronização totalitária ideológica, a serviço da justificação do poder 

opressor. No entanto, como em Baudelaire, a dominação a evitar e combater não 

parece residir puramente no meio tecnológico. O problema deriva de apropriações 

que vetorizam de modo restritivo os usos dos aparatos de comunicação, 

assegurando um grau acentuado de controle da comunicação em escala industrial. 

Contudo, isto nem sempre pode funcionar, sobretudo, a partir da existência de 

mídias digitais em rede, que expandem o território da reprodução e reprogramação 

multitudinária e colaborativa. 

Em Benjamin (1996) encontramos, de certo modo, a antecipação dessa lógica 

digital. Pois sua abordagem sustenta a virtualidade do uso social e emancipador da 

tecnologia, em um sistema de produção que difunde a arte para as situações do dia 

a dia. Como sabemos, este estado é resultante da destruição da aura de 

originalidade e autenticidade que antes conferiam à arte o caráter de objeto de culto, 

um valor atribuível ao Belo. Segundo Benjamin, a partir do cinema, a técnica 

expurgada do ritual e do mito passaria a exercer um papel cada vez mais 

importante, servindo para “exercitar o homem nas novas percepções” (p. 174). O 

que nos adianta a condição midiática e informacional dos tempos recentes.  

Embora esteja evidente aqui a ligação com a revisão do pensamento kantiano desde 

Schiller (2002), que atribuía à arte uma função de treinamento para a liberdade, com 

Benjamin estamos diante de um afastamento dos valores míticos e idealistas, em 

favor da disponibilidade de acesso à produção e fruição, por meio das tecnologias 

de informação e comunicação reprodutoras e difusoras. Condição de imanência em 



 19 

que seria aberta a bifurcação para a “estetização da política” (p. 196) e a alternativa 

revolucionária da politização da arte. Mas como nos alerta Rancière (2010), a arte e 

a política são mutuamente articuladas: há tanto uma estética da política, quanto uma 

política da estética, pois o dissenso é fator comum a esses dois campos. 

A conjugação explícita da arte com a política e a tecnologia diverge da relação de 

autonomia da estética do Belo formulada por Kant. Contudo, essa discordância não 

é absoluta, pois, para a realização de um projeto de modernidade de fato 

emancipatório, Kant já presumia o uso das faculdades por todos os participantes, 

como garantia, inclusive, da objetividade e da liberdade para a escolha do 

procedimento ético adequado. Ocorre porém que, na era tecnológica, a capacidade 

de compreensão e reprogramação dos poderes da informação e da mediação é 

indispensável para a liberdade crítica, dissidente, o que redunda em poéticas 

condizentes com este novo cenário, em que as faculdades não se limitam à 

racionalidade encarnada no biológico, mas sim se prolongam e se hibridizam com os 

dispositivos que evoluem para as tecnologias da inteligência artificial. 

Ainda que, na arte pós-Duchamp, a designação do que é Belo seja substituída pela 

designação do que é Arte (DUVE, 1996; MEDEIROS, 2005), a expectativa já 

anunciada em Kant de que todos possam ser designadores conduz a uma 

multiplicidade de perspectivas sobre o que é e não é arte. Perspectivas que são 

concorrentes na proposição de suas universalidades simbólicas, ou modernidades 

simuladas, específicas, dissidentes. Diante desta dinâmica, em uma cultura das 

mídias, da informática e da telecomunicação, parece-nos importante circunscrever o 

papel dos mediadores da designação, figuras incoerentes com imediaticidade da 

estética de Kant, mas que agora ocupam uma posição, quiçá, incontornável. Entre 

os agentes mediadores, poderíamos aqui pensar nos arranjos institucionais e 

mercadológicos dominantes, bem como nas iniciativas de contrapoder e ativismo 

que se lhes contrapõe. 

A mediação da arte pelo aparato tecnológico e industrial borra as fronteiras com a 

ciência e a política, fragiliza o aspecto idealista da originalidade e genialidade e 

convoca a um pensamento sobre o aspecto sistêmico da produção artística, em que 

a programabilidade ganha destaque na esteira das diferentes apropriações sociais 

das máquinas e redes de informação digital.  



 20 

Jogo e hackeamento 

Conforme o Manifesto Hacker de McKenzie Wark (2004), a liberdade é uma 

abstração arrancada das necessidades naturais primárias. É obtida por meio do 

hackeamento, ou produção da diferença, que produz uma natureza secundária. 

Porém, com esta segunda natureza, liberta dos constrangimentos da primeira 

natureza, são impostas novas necessidades os produtores da abstração por força do 

poder vetorial. Este poder é aquele que controla as condições de magnitude e 

direção por meio das quais a informação, a expressão, é abstraída. 

Sucessivamente, das necessidades impingidas à segunda natureza, o hackeamento 

recupera a liberdade em uma terceira natureza, que será alvo de outras 

apropriações e rupturas, assim consecutivamente, em um contínuo desdobrar até o 

infinito.   

Vale notar aqui para o caráter coletivo, multitudinário, do hackeamento, da produção 

da diferença. Pois essa escala crescente de abstração convoca um esforço plural 

para a decodificação dos graus simulados de naturezas. A tecnologia, portanto, deve 

ser tomada como bem comum, em um processo de resistência e de reversão da 

crescente dimensão inapreensível de sua operacionalidade. Com isto, fazemos aqui 

referência ao sublime tecnológico de Mario Costa (1995), como modo de sublinhar o 

alcance extraordinário das naturezas secundárias, que diminuem a liberdade, assim 

como a inteligência artificial ameaçadora que aparece como ambiente e personagem 

das ficções científicas. Neste resgate do pensamento kantiano, o inapreensível do 

sublime não se expressa mais na natureza primária, mas sim nos derivados capazes 

de expropriar e oprimir o que habita em seu raio cada vez maior de influência.  

Neste sentido, a produção de liberdade pelo hackeamento em Wark é comparável 

ao impulso lúdico da estética de Schiller (2002), devido à sua capacidade de 

contenção dos excessos, sobretudo, do impulso formal da abstração tecnológica (a 

barbárie da inteligência artificial no controle do mundo). No que diz respeito às ações 

hackers de produção da diferença, deveríamos portanto apelar a uma conjugação 

lúdica da eficiência racionalizada da tecnologia computacional com o prazer sem 

regras, autônomo, da experiência de decodificação e reprogramação das mídias. 

Assim, as mídias seriam tomadas como uma contra- ou supra- natureza, em que a 

imediaticidade só poderia ser recuperada com a inclusão de artefatos culturais, 



 21 

dotados de sucessivas camadas de conexão entre ciclos graduados de privação e 

excesso, segundo encontramos em Schiller, ou de necessidade e liberdade, 

conforme os termos usados por Wark. 

O prazer pela reprogramação faz com que a prática hacker interligada à arte 

desenvolva uma poética e uma estética tão fundamental quanto a chamada ética 

hacker, conforme o modelo de requerimento de um modo de vida em que a 

experiência pelos sentidos é imprescindível à liberdade. Como encontramos em 

Schiller (2002), a experiência da arte suporta o percurso para um estado de 

conciliação dos impulsos opostos da vida e da formalização. De um lado, a 

modificação, de outro, a imutabilidade. Entre os polos, o jogo. De acordo com a 

proposição de Tatiana Bazzichelli (2008), na arte hacker, os sentidos da obra 

artística não são encontrados em um objeto, mas sim na rede de relações e nos 

processos coletivos que contribuem para a sua produção. 

Dessa mediação, podemos avançar ainda à associação das atividades hackers com 

a proposta radical de um modo de vida estético, apresentado como único meio 

existencial, de experiência com o mundo, que fornece as bases para formulação da 

moral de cada indivíduo em Sören Kierkegaard (HARVEY, 1985). Assim, as 

liberdades do software e da cultura livre estariam vinculadas à fruição da tecnologia, 

que forneceria os preceitos éticos de abertura do código para a decodificação, 

reescrita, alteração e compartilhamento (STALLMAN, 2010), além da defesa da 

descentralização do controle, a descrença nas autoridades, a predisposição criativa, 

o ativismo social e a apologia do hackeamento para toda a cultura (LEVY, 2001).  

Ao hackear a objetividade, a subjetividade é também hackeada. Com isto, 

encontramos o sentido de uma hipersubjetivação, ou ciborguização, em que a 

afecção é resultante do jogo entre o sensível e o formal, por meio daquilo que 

reprograma nossa mediação com o mundo. Aqui estão abarcadas desde a atividade 

de produção até os eventos de fruição da experiência artística-tecnológica, em que o 

cotidiano é suspenso em favor de uma nova ficção do real composta entre a 

subjetividade e a objetividade. Arranjo ao qual podemos nos referir como 

interpoiésis, com base em Priscila Arantes (2005), devido a sua característica de 

fluxo informacional que constitui uma poética situada entre o orgânico e artificial. 



 22 

Neste processo, há necessariamente uma divergência, uma dissidência, ante o que 

estava decidido, para a promoção de outra decisão. Entre os exemplos está  a 

operacionalidade do projeto Carnivore Personal Edition3, visualizada de diversas 

maneiras conforme o tráfego de dados na rede é captado pelo programa espião e 

apropriado por grupos e artistas como Radical Software Group, Entropy8Zuper! e 

Vuk Cosic. Quanto a este último artista, podemos pensar ainda em seu uso da 

codificação de caracteres denominada ASCII para a transposição de uma história da 

imagem em movimento, em uma precária computação gráfica4. 

Essa poética demonstra a intensidade da diferença como energia de produção.  

Neste sentido, podemos recuperar em Schiller (2002, p. 61) a observação de que 

“nós sentimos, pensamos ou queremos porque além de nós existe algo diverso”. A 

diferença interessa como estímulo ao gesto, à tatilidade. Assim, surge o movimento 

em direção ao Outro, à transição entre estados, que sustenta como contrapartida a 

possibilidade de uma personalidade a qual se contrapõe o mundo. A partir da 

diferença, constrói-se mais diferença, em um fluxo de abstração que extrai, segundo 

Wark (2004), as alternativas e latências do virtual para lançá-las no atual. A 

realidade é assim, impactada pelo fictício: a vida imita a arte. 

Aqui reiteramos nosso entendimento de que a estética e o projeto moderno se 

fragmentam pela mediação tecnológica contemporânea, como produto do choque 

com valores de um mundo complexo em que o tempo de contato é encurtado pela 

telestesia e a alta velocidade de processamento. Neste cenário, a conformidade a 

fins kantiana é convocada a todo momento, em que representações díspares do 

virtual passam a disputar a combinação com nosso ânimo. E somente uma 

perspectiva múltipla de experiência reprogramadora pode dar conta dessa liberdade, 

se quisermos realmente pensar em liberdade como finalidade humana, como 

condição igualitária, discursiva e divergente franqueada a todos, conforme Rancière 

(2010). 

Embora pareça dispensável, a autonomia da estética pode ser repensada neste 

ponto, conforme os termos de uma relação sistêmica com a episteme e a práxis já 

existente em Kant. Pois estes campos aproximados pela tecnologia passam a se 

reverter e se sustentar pela adversidade. A valoração da artemídia pelo critério da 

ruptura com a hegemonia dos meios de massa se articula pelos agenciamentos da 



 23 

infinitude reconfigurável dos arranjos poéticos. A decodificação (e inversão) do 

programa da caixa-preta de Flusser poderia ser lida, dessa maneira, como 

atualização da autonomia da arte. Uma arte que participa da vida, mas tem seu 

próprio regime estético, seguindo Jacques Rancière (2006). Uma arte cuja relação 

com outros domínios produtivos torna-se evidente, mas que se resguarda da adesão 

submissa. Conforme Kant (2000, p. 195), é próprio da produção artística se desviar 

das regras comuns. E ao gerar defeito, essa produção pode servir como modelo 

para emulação, ainda que não sirva para a cópia em outra produção5.  

Em uma era de realidades simuláveis, múltiplas, a produção de arte não convoca 

mais o julgamento contemplativo, de acordo com o que havia estabelecido Kant. 

Isto, no entanto, não deve equivaler sempre a uma obrigatoriedade da atividade tátil 

e motora do corpo, sob pena de recaimento em outra fórmula determinante. A forma 

de apreensão passa a ser variável, mas ainda impele a uma busca por comunidade, 

como desejo de socialização do encontro entre as diferenças. O que se compartilha 

em conjunto são as partilhas peculiares, contextuais, do jogo de (re)configuração da 

arte, da subjetividade e do mundo. 

Dentro e fora: entre! 

O discurso estético da modernidade se baseou em uma separação entre os pares 

da objetividade e subjetividade e da sensibilidade e racionalidade. Enquanto Kant 

opta por uma abordagem subjetiva e racional, Schiller adota uma perspectiva 

objetiva e sensível. Por sua vez, na esteira do abandono dos esquemas de 

pensamento baseados em identidade e reconciliação dialética, a inestética proposta 

por Alain Badiou (2002) gira em torno de outros pares, correspondentes à relação 

entre arte e verdade: imanência versus transcendência e singularidade versus não-

singularidade.  

Com base nesses opostos, Badiou apresenta as combinações habituais da estética: 

o esquema didático de transcendência e singularidade (em que a verdade é exterior, 

mas só pode ser exposta como aparência por meio da arte), o esquema romântico 

da imanência e não-singularidade (em que a arte é a mais apta à verdade, embora 

esta seja exprimível em outras formas) e o esquema clássico transcendente e não-

singular (em que a verdade não é apenas exterior, como também não diz respeito à 

arte). Contra os três esquemas citados e suas possíveis combinações, Badiou (p. 



 24 

20-21) propõe outra relação entre arte e verdade: a da imanência e singularidade. 

Nesta associação, “a arte é rigorosamente coextensiva às verdades que prodigaliza” 

e “essas verdades não são dadas em nenhum outro lugar a não ser na arte”.  

Para Badiou, a verdade não é equivalente a uma obra de arte finita, pois esta é 

apenas um ponto diferencial, um sujeito, de uma cadeia infinita de obras de 

determinado procedimento artístico iniciado por um acontecimento, uma ruptura. 

Como ponto diferencial, cada obra seguiria um princípio de novidade na dimensão 

pós-acontecimento que é instituinte de uma configuração artística, entendida como 

sequência iniciada por um acontecimento, composta por um complexo virtualmente 

infinito de obras. 

Derivada do cenário tecnológico contemporâneo, nossa compreensão da arte como 

reprogramação, produção da diferença ou hackeamento se comunica parcialmente 

com a inestética de Badiou. Por um lado, quando consideramos os termos de 

configuração artística, ponto diferencial e ruptura pelo acontecimento, recordamos o 

ciclo de derivação das naturezas e a abstração em Wark (2004). No entanto, nossa 

opção pela articulação em torno de uma arte da reprogramabilidade sugere que a 

singularidade só deve ser admitida enquanto efeito sobre determinada verdade, pois 

o hackeamento, entendido como abstração, se situa como uma disposição que não 

é exclusiva ao campo da arte, ainda que nele se manifeste de modo singular.  

Trata-se mais de um atravessamento dos pontos disponíveis, assim como podemos 

compreender o significado de pensamento para Badiou, mas com uma dimensão 

que não se limita à universalidade convocada por esta ou aquela singularidade. 

Portanto, poderíamos traduzir o pensamento como abstração, hackeamento, que se 

segue pelo impacto dos poderes de apropriação que surgem na cola de cada 

diferença produzida, para a partir dela reinstituir privação e controle, conforme Wark 

(2004). 

Em outro sentido, contrastamos aqui o conceito de configuração artística de Badiou 

com a ideia de modelos de mundo presente na endoestética de Claudia Giannetti 

(2006). Segundo esta teoria, a arte tecnológica seria capaz de produzir experiências 

imersivas e interativas que o público participante poderia observar de dentro e de 

fora. Esta proposta está baseada na endofísica de Otto Rössler e na prática artística 



 25 

e teórica de Peter Weibel, que demonstram como a situação do observador dentro 

de um sistema-mundo necessariamente influenciaria a compreensão do que é ali 

observado. Assim, toda objetividade estaria impregnada de subjetividade, a menos 

que recorramos a modelos exteriores como os provenientes da operatividade da 

inteligência artificial em ambientes capazes de estimular e receber estímulos.  

Deste modo, a mímese artística estaria transferida do produto para a produtividade 

da natureza. Em lugar do que se apreende como fenômeno dado, seria valorizada a 

própria maneira de programação e performance do fenômeno sensível que gera 

afecção. Este é o caso de obras como Galápagos6, de Karl Sims, em que um viveiro 

de formas evolui a partir da seleção dos mais aptos por parte do público, além das 

transformações geradas pelos ciclos de reprodução, com o cruzamento de códigos, 

e pelas mutações provocadas pelo programa hospedeiro. 

A arte da reprogramabilidade encontra-se, assim, no limite da (in)operacionalidade: 

pois, se deve ser ruptura em relação aos antecedentes, uma reconfiguração 

artística, seguindo Badiou, então provoca estados de experimentação para além (da 

funcionalidade) da tecnologia, como modo de afirmação de um campo específico, 

para seguir ainda a autonomia de Kant. Neste processo, porém, uma nova operação 

do real é anunciada como modelo e pode ser analisada para compreensão do 

sistema em que estamos inseridos.  

Essa produção reprogramável pode ser entendida tanto como desconstrução, 

quanto como escritura, nos termos de Jacques Derrida (1991). Pois a 

reprogramabilidade recupera o grau de indecidibilidade subjacente às determinações 

da operação tecnológica e conceitual, que pode ser usada para finalidades 

convenientes, inconvenientes e variáveis, e não conforme um progresso linear. A 

cada iteração da mídia, da tecnologia, manifesta-se a disseminação de sentidos, 

abertos à impermanência avessa aos propósitos de eficiência de transmissão da 

informação e de direcionamento do mundo no percurso da positividade garantida. 

Pois como vimos em Benjamin (1996), as obras da cultura carregam consigo sua 

contraparte de barbárie. 

Se o meio é mensagem, isto significa que ele está sempre repleto da virtualidade da 

mensagem, já que muitas vezes não há um significado exato, apenas atribuição 



 26 

conforme o corpo, os sentidos e o entendimento dele se aproxime (MEDEIROS, 

2005). Embora possa parecer contrário ao seu propósito, é possível hackear e 

apontar em Kant esse espaço reservado ao estado indecidível dos significados no 

território da arte. A originalidade, por sua vez, deve ser transformada naquilo que 

Badiou apresenta como ponto diferencial em uma cadeia de obras. De modo 

semelhante, a universalidade de Kant fundada na projeção comunitária da ideia 

estética (livre, indeterminada, mas conforme a fins) seria substituída pela 

universalidade do pensamento, apresentada como singularidade de uma verdade, 

portanto, uma decisão, em Badiou, ou um dissenso em Rancière. 

Nossa proposta de pensamento baseada na reprogramabilidade reflete produções 

de arte baseadas em meios informáticos e telecomunicacionais inexistentes na 

época de Kant. Reconhecemos, no entanto, que essas tecnologias, são, grosso 

modo, derivações do sucessivo acúmulo de conhecimento, cuja aceleração 

originada na modernidade contribui, paradoxalmente, para a crise de seu próprio 

projeto, a partir da expansão dos interesses implicados e dos contextos de sua 

efetuação. Talvez não por casualidade, a artemídia, apresente-se igualmente como 

ruptura com o modelo estético kantiano em seu conjunto, ainda que conserve  

alguns de seus traços e, sobretudo, questionamentos. 

A adoção de meios descolados da tradição das Belas Artes e, com maior frequência, 

associados à ciência, tecnologia e indústria contamina a relação imediata pretendida 

para a estética. A fotografia e o cinema, o rádio e a televisão, a telemática e a 

biotecnologia impõem à produção artística conjugada a esses campos esferas de 

mediação, em lugar da imediaticidade do Belo. A objetividade revela-se carregada 

de aspectos subjetivos na endoestética. E, assim, a indeterminação prevista na 

conformidade afins kantiana se expande na abertura para o acontecimento 

imprevisível, que marca uma configuração artística até que advenha a ruptura de um 

novo acontecimento. Um ciclo de decisão, dissidência e futura decisão, ao sabor da 

emergência do Outro.  

1. Embora tenha origem inglesa, optamos por grafar o termo hacker(s) sem itálico, uma vez que já consta seu 
registro em dicionários de língua portuguesa. No entanto, mantemos em itálico neologismos como hackear, 
hackeamento e hacktivismo. 

2. O hacktivismo pode ser entendido como o uso legal ou ilegal, porém não-violento, de dispositivos 
tecnológicos para finalidades políticas (SAMUEL, 2004). O termo deriva da união entre a prática hacker 
(hacking, hackeamento) e o ativismo. A primeira pressupõe uma atitude de apropriação e expansão da 
tecnologia por meio da cooperação e o livre fluxo de informação. Já o ativismo indica a modalidade de 
organização e manifestação política característica dos movimentos sociais de base, abrangendo ações 



 27 

diretas como ocupações, passeatas, bloqueios e boicotes de atividades comerciais e de serviços, autogestão 
de espaços e produção por cooperativas de trabalhadores (CORINTO, DI; TOZZI, 2002). 

3. http://r-s-g.org/carnivore/ 
4. http://www.ljudmila.org/~vuk/ 
5. A emulação corresponde a uma transposição da operacionalidade, por meio da qual um sistema pode simular 

o comportamento de outro. 
6. http://www.karlsims.com/galapagos/ 
 
 
 
ADORNO, T.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento: fragmentos filosóficos. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1986.  
ARANTES, P. @rte e mídia: perspectivas da estética digital. São Paulo: Editora Senac, 
2005.  
BADIOU, A. Pequeno manual de inestética. São Paulo: Estação Liberdade, 2002.  
BAZZICHELLI, T. Networking: The net as artwork. Aarhus, Denmark: Digital Aesthetics 
Research Center, Aarhus University, Denmark, 2008.  
BENJAMIN, W. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 
cultura. São Paulo: Brasiliense, 1996.  
CORINTO, A. DI; TOZZI, T. Hacktivism: la libertà nelle maglie della rete. Roma: 
Manifestolibri, 2002.  
COSTA, M. O sublime tecnológico. São Paulo: Experimento, 1995.  
DERRIDA, J. Margens da Filosofia. Campinas: Papirus, 1991.  
DUVE, T. Kant after Duchamp. Cambridge, USA: MIT Press, 1996.  
ENTLER, R. Retrato de uma face velada: Baudelaire e a fotografia. Revista da Faculdade 
de Comunicação da FAAP, São Paulo, n. 17, p. 4-14, 2007.  
FLUSSER, V. Filosofia da caixa preta: ensaios para uma futura filosofia da fotografia. Rio 
de Janeiro: Relume Dumará, 2002.  
GIANNETTI, C. Estética digital: sintopia da arte, a ciência e a tecnologia. Belo Horizonte: 
C/Arte, 2006.  
HARVEY, B. What is a Hacker? Disponível em: 
<http://www.cs.berkeley.edu/~bh/hacker.html>. Acesso em: 26 nov. 2011.  
KANT, I. Critique of the power of judgment. Cambridge, UK; New York, USA: Cambridge 
University Press, 2000.  
LEVY, S. Hackers: heroes of the computer revolution. New York: Penguin Books, 2001.  
MACHADO, A. Arte e mídia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.  
MEDEIROS, M. B. DE. Aisthesis: estética, educação e comunidades. Chapecó: Argos, 
2005. RANCIÈRE, J. The Politics of Aesthetics: The Distribution of the Sensible. London: 
Continuum, 2006.  
RANCIÈRE, J. Dissensus: on politics and aesthetics. London; New York: Continuum, 2010.  
SAMUEL, A. Hackivism and the future of political participation. 2004. Thesis (Doctor of 
Philosophy in the subject of Political Science). Department of Government. Harvard 
University, Cambridge, Massachusetts, 2004.  
SCHILLER, F. A educação estética do homem numa série de cartas. São Paulo: 
Iluminuras, 2002.  
STALLMAN, R. Free Software, Free Society: Selected Essays of Richard M. Stallman. 2. 
ed. Boston: Free Software Foundation, Inc., 2010.  
WARK, M. A hacker manifesto. Cambridge, USA: Harvard University Press, 2004.  
 
 
 
Daniel de Souza Neves Hora 
Aluno de doutorado do Programa de Pós-Graduação em Arte da Universidade de Brasília, 
sob a orientação da Profa. Dra. Maria Beatriz de Medeiros. É professor do curso de Cinema 
e Mídias Digitais do Instituto de Educação Superior de Brasília. Atua desde 2004 nas áreas 
de comunicação, teoria, crítica e políticas públicas. Foi vencedor do prêmio Rumos Itaú 



 28 

Cultural Arte Cibernética, edição 2009-2011, na categoria de apoio à pesquisa acadêmica. 


